


A alma dormeA alma dorme  
no mineral?no mineral?

(Versão 23)

“A vida  orgânica  pode  animar  um corpo  
sem alma, mas a alma não pode habitar  
um corpo privado de vida orgânica.”

(Espíritos Superiores, O Livro dos Espíritos, q. 136a)

Paulo Neto



Copyright 2014 by

Paulo da Silva Neto Sobrinho (Paulo Neto)

Belo Horizonte, MG.

Capa:

http://reconnectingwithyoursoul.com/storage/
Title%20rwys.jpg?
__SQUARESPACE_CACHEVERSION=1319850514530

Revisão:

João Frazão de Medeiros Lima

Hugo Alvarenga Novaes

Diagramação:

Paulo Neto

site: https://paulosnetos.net

e-mail: paulosnetos@gmail.com

Belo Horizonte, agosto/2014.



Sumário

Prefácio..............................................................................5

1. Introdução....................................................................10

2. Nas obras da Codificação Espírita................................16

2.1 – Dos Espíritos em geral........................................16

2.2 – Citações dos três reinos na Revista Espírita......91

2.3 – Dos Elementais.................................................123

3. A opinião do Codificador............................................128

3.1 – Revue Spirite....................................................128

3.2 – Psychologie Transformiste-Evolution de 
l’Intelligence.....................................................136

4. Estudiosos dos primórdios da Codificação.................138

4.1 – Léon Denis........................................................138

4.2 – Camille Flammarion..........................................149

4.3 – Gabriel Delanne................................................151

4.4 – Oliver Joseph Lodge..........................................164

4.5 – Ernesto Bozzano...............................................165

5. Estudiosos ulteriores à Codificação...........................169

5.1 – Cairbar Schutel.................................................169

5.2 – Romeu de Campos Vergal................................171

5.3 – José Herculano Pires.........................................173

5.4 – Dr. Ary Lex........................................................181

5.5 – Durval Ciamponi...............................................194



6. De onde teria vindo essa ideia?.................................197

6.1 – De “tudo se encadeia” dos Espíritos na 
Codificação?.....................................................197

6.2 – Dos espiritualistas independentes?..................231

6.3 – De culturas que aceitam a transmigração da 
alma?................................................................233

6.4 – Do pampsiquismo proposto por Geley?...........237

6.5 – Da escola sufista?.............................................242

6.6 – Da “Revelação da Revelação” de Roustaing?. .243

6.7 – De Adelino da Fontoura (Espírito)?...................255

6.8 – Da coleção “André Luiz” pelo médium Chico 
Xavier?.............................................................256

6.9 – De Joanna de Ângelis (Espírito)?......................273

7. Conclusão...................................................................279

8. Referências bibliográficas..........................................291

Dados biográficos do autor............................................299



Prefácio

Este importante ebook muito bem construído 

em cima de preciosos detalhes começa indagando 

sobre duas frases existentes na literatura espírita: a 

primeira informada por Léon Denis (tido como sendo 

o continuador do espiritismo após o desencarne de 

Allan Kardec): “Na planta, a inteligência dormita; no 

animal, sonha; só no homem acorda,…” (O Problema 

do Ser, do Destino e da Dor). A segunda do prof. J. 

Herculano  Pires  que  além  da  obra  informada  por 

Paulo  Neto  neste  ebook,  diz  na  introdução  que 

escreveu  para  comemorar  o  centenário  do 

lançamento  de  O  Livro  dos  Espíritos (1957),  em 

referência  a  resposta  da  questão  540.  Diz  ele:  “A 

alma dorme na pedra, sonha no vegetal, se agita no 

animal e desperta no homem”.

Procurando ir a fundo para explicar a diferença 

nas informações de Denis/Herculano Pires, o primeiro 

estudo se faz nas obras básicas do Espiritismo, em 

especial  em  O Livro dos Espíritos,  informando que 

5



existe matéria em lugares que ainda ignoramos; que 

há matéria inerte e outras dotadas de inteligências e 

que os seres orgânicos têm um princípio vital  que 

serve  de  força  motriz  para  agir  nos  mundos 

materiais.  Nesse  sentido  outras  informações 

importantes vão surgindo naturalmente no texto nos 

mantendo atentos e concentrados.

Em que ponto a alma (ou espírito elementar) 

inicia  sua  evolução?  No  mineral?  Na  planta?  No 

animal ou no homem? É a dúvida que muitos de nós 

podemos  ter  ou  já  a  tivemos  em algum tempo  e 

ainda podemos procurar respostas mais racionais. As 

diversas obras básicas são vasculhadas, pesquisadas 

e  estudadas  atentamente  pelo  autor  conduzindo 

para mais perto destas respostas tão ansiadas pelos 

estudiosos deste intrigante tema.

Instinto de conservação, lei de conservação e 

de destruição fazem parte do processo evolutivo é 

são  bem  colocadas  e  citadas  nesta  pesquisa 

conforme os Espíritos superiores informaram em  O 

Livro dos Espíritos.

Dizem  insistentemente  os  Espíritos  que 

6



colaboraram com a revelação da Doutrina Espírita: 

“Tudo é solidário na Natureza, tudo nela se encadeia 

e tende para a unidade. É nesse meio universal que 

o  princípio  inteligente  se  elabora,  se  individualiza 

pouco a pouco e se ensaia para a vida,… É, de certo 

modo,  um  trabalho  preparatório,  como  o  da 

germinação, por efeito do qual o princípio inteligente 

sofre  uma  transformação  e  se  torna  Espírito”,  ou 

seja, um ser integral, ou melhor ainda, na mais pura 

espiritualidade.

Allan  Kardec,  no  que  podemos  entender  das 

suas palavras na Revista Espírita, setembro de 1865 

(Alucinação nos Animais), teria muito a nos informar 

sobre  este  assunto,  mas,  talvez  pela  cultura  e  as 

crendices  da  época  em que  viveu  deu  a  seguinte 

explicação  para  este  fato:  “UM  OUTRO  MOTIVO 

HAVIA  FEITO  ADIAR  A  SOLUÇÃO  RELATIVA  AOS 

ANIMAIS.  ESSA QUESTÃO TOCA PRECONCEITOS HÁ 

MUITO  TEMPO  ENRAIZADOS  E  QUE  TERIA  SIDO 

IMPRUDENTE  CHOCAR  DE  FRENTE”.  Quer  dizer, 

necessitava  ele  de  argumentos  mais  sólidos  para 

seguir adiante, por isso, nesse mesmo artigo disse 

que:  “QUANDO  VIER  A  SOLUÇÃO  DEFINITIVA,  EM 

7



QUALQUER SENTIDO QUE ELA OCORRA, DEVERÁ SE 

APOIAR  SOBRE  OS  ARGUMENTOS  PEREMPTÓRIOS 

QUE NÃO DEIXARÃO NENHUM LUGAR À DÚVIDA;…”. 

Referindo-se  a  resposta  dada  pelos  Espíritos  a 

questão  540,  disse  ele  ainda  nesse  artigo  que  “O 

ESPIRITISMO VEIO DAR UMA IDEIA-MÃE, E PODE-SE 

VER O QUANTO ESTA IDEIA É FECUNDA”. Inclusive, 

na  Revista Espírita de março de 1864, no artigo Da 

Perfeição  dos  Seres  Criados,  em  tratando  do  alto 

alcance dos ensinos, da lógica da rigorosidade com 

que  foram  controladas  as  diversas  partes  da 

doutrina, formulada em O Livro dos Espíritos e em O 

Livro dos Médiuns,  havia dito que ainda não era o 

caso da questão dos animais: Eis por que ainda não 

o decidimos. Até a constatação mais seria,  não se 

devem  aceitar  teorias  que  possam  ser  dadas  a 

respeito,  senão  como  inventário,  e  esperar  sua 

confirmação ou sua negação.

Paulo  Neto,  além  das  obras  básicas  do 

Espiritismo,  busca  outras  fontes  para  enriquecer 

ainda  mais  este  tão  fascinante  tema:  Gabriel 

Delanne,  Camille  Flamarion,  Gustav  Geley,  André 

Luiz (Espírito), entre outros importantes autores.

8



De onde teria vindo a ideia de que a evolução 

do princípio inteligente se inicia no reino mineral? É o 

objetivo principal deste precioso ebook. Confira!

Elio Mollo

9



1. Introdução

No  meio  espírita  é muito  comum  citarem a 

frase “A alma dorme na pedra,  sonha no vegetal,  

agita-se  no  animal  e  acorda  no  homem.”,  como 

sendo  de  autoria  de  Léon  Denis  (1846-1927). 

Acontece que, curiosamente, até hoje ninguém  nos 

provou que ele teria dito exatamente isso.

Na  busca  em  que  nos  empenhamos  para 

encontrá-la,  acabamos  por  localizá-la  na  obra 

Mediunidade:  Vida  e  Comunicação  – 

Conceituação da Mediunidade e Análise Geral  

dos  Seus  Problemas  Atuais,  de José  Herculano 

Pires (1914-1979):

A Ontogênese Espírita,  ou seja,  a teoria 
doutrinária da criação dos Seres (Do grego: 
onto é Ser; logia é estudo, ciência) revela o 
processo evolutivo a partir do reino mineral 
até o reino hominal. Essa teoria da evolução 
é  mais  audaciosa  que  a  de  Darwin.  Léon 
Denis  a  definiu  numa sequência  poética  e 
naturalista:  A  alma  dorme  na  pedra,  

10



sonha no vegetal, agita-se no animal e  
acorda no homem. Entre cada uma dessas 
fases existe uma zona intermediária, como 
se  pode  verificar  nos  estudos  científicos. 
Assim,  a  teoria  espírita  da  evolução 
considera o homem como um todo formado 
de espírito e matéria.  A própria evolução é 
apresentada como um processo dialético de 
interação  entre  esses  dois  elementos 
primordiais, o espírito e a matéria. Tanto na 
Ciência  como  na  Filosofia  essa  teoria  da 
evolução  segue  o  mesmo  esquema.  Na 
Religião  a  encontramos  no  Oriente.  O 
próprio  Gênese,  livro  da  Bíblia,  como  já 
vimos,  admite  essa  teoria  apresentando-a 
em termos simbólicos:  Deus fez o homem 
do  barro  da  Terra.  Atualmente,  com  os 
trabalhos  famosos  do  Padre  Teilhard  de 
Chardin,  até  mesmo  no  Catolicismo  a 
evolução se impôs em termos aproximados 
da teoria espírita. (1) (itálico do original) (Nas 
transcrições  e  no  texto  normal,  todos  os 
grifos  em negrito  são  nossos;  quando não 
forem, avisaremos.)

Não  podemos  assegurar  que  foi  Herculano 

Pires o primeiro a mencionar a frase atribuída a Léon 

Denis  com  esse  teor;  porém,  a  água  na  fonte, 

certamente, tem outro sabor, senão vejamos na obra 

O Problema do Ser, do Destino e da Dor:

11



Na planta, a inteligência dormita; no 
animal,  sonha;  só  no  homem  acorda, 
conhece-se, possui-se e torna-se consciente; 
a  partir  daí,  o  progresso,  de alguma sorte 
fatal nas formas inferiores da Natureza, só 
se  pode  realizar  pelo  acordo  da  vontade 
humana com as leis Eternas. (2)

Obviamente,  mesmo  em  sentido  figurado, 

“dormir na planta” não é o mesmo que “dormir na 

pedra”,  que  é,  justamente,  o  ponto  que  causa 

polêmica  em nosso  meio,  pois  dela  se  tira  que  o 

princípio  inteligente,  em sua evolução progressiva, 

também tenha passado pelo reino mineral.

Em que pese toda a sabedoria  de Herculano 

Pires, espírita de primeira linha, pelo qual nutrimos o 

maior  respeito,  considerado  como  quem  mais 

entendia  a obra de  Allan Kardec (1804-1869),  não 

encontramos no Codificador algo que venha a apoiar 

a hipótese de que o princípio inteligente tenha, sem 

exceção  alguma,  evoluído  por  todos  os  reinos, 

especialmente,  no  reino  mineral,  que  é  a  nossa 

proposta nesse estudo.

Bom, a questão, que se nos apresenta, é saber 

o que Allan Kardec disse sobre o assunto e se o seu 

12



sucessor,  Léon Denis,  teria dito algo em contrário. 

Sobre  ele  é  oportuno  informar,  vejamos  na 

Wikipédia:

Léon Denis (Foug, 1 de janeiro de 1846 
–  Tours,  12  de  Março  de  1927)  foi  um 
filósofo  espírita  e  um  dos  principais 
continuadores do espiritismo após a morte 
de Allan Kardec, ao lado de Gabriel Delanne 
e Camille Flammarion. Fez conferências por 
toda a Europa em congressos internacionais 
espíritas  e  espiritualistas,  defendendo 
ativamente a ideia da sobrevivência da alma 
e suas consequências no campo da ética nas 
relações humanas. (3)

Não podemos deixar de lembrar a você, caro 

leitor, que por ter estado muito mais perto de Allan 

Kardec do que Herculano Pires,  a  opinião de Léon 

Denis,  s.m.j.,  não  deve  ser  relegada  a  segundo 

plano.

Uma  vez  que,  na  transcriação,  são  citados 

Gabriel Delanne (1857-1926) e  Camille Flammarion 

(1842-1925), também não deixaremos de levar em 

consideração  a  opinião  deles,  por  terem sido  com 

Denis, os principais continuadores do Espiritismo, o 

13



que será feito oportunamente.

Não podemos deixar de ressaltar três falas de 

Allan Kardec, nas quais foi bem enfático ao dizer da 

clareza da Doutrina Espírita; porém, apesar disso não 

conseguiu  evitar  que  surgissem  as  mais  variadas 

ilações em nosso meio:

1ª) Revista Espírita 1865:

[…]  A  Doutrina  não  é  ambígua  em 
nenhuma de suas  partes;  ela  é  clara, 
precisa,  categórica  em  seus  menores 
detalhes; só a ignorância e a má-fé podem 
se  equivocar  sobre  o  que  ela  aprova  ou 
condena. […]. (4)

2ª) Revista Espírita 1866:

[…]  A  Doutrina  Espírita,  que  nada 
tem de escondido, que é clara, precisa, 
sem alegorias nem ambiguidades, sem 
fórmulas  abstratas,  deveria  acabar  por 
ser melhor conhecida, […]. (5)

3ª) Revista Espírita 1868:

Para assegurar-se, no futuro, a unidade, 
uma  condição  se  faz  indispensável:  que 
todas  as  partes  do  conjunto  da 
Doutrina  sejam  determinadas  com 
precisão e clareza, sem que coisa alguma 

14



fique imprecisa. Para isso, procedemos de 
maneira que os nossos escritos não se 
prestem  a  interpretações 
contraditórias e cuidaremos de que assim 
aconteça  sempre.  Quando  for  dito 
peremptoriamente e sem ambiguidade que 
dois  e  dois  são  quatro,  ninguém  poderá 
pretender que se quis dizer que dois e dois 
fazem cinco. (6)

Assim,  não  nos  cabe o  direito  de  interpretar 

algo que Allan Kardec tenha falado ao sabor daquilo 

que  pensamos,  especialmente,  quando  não 

especificou de forma clara e objetiva algum ponto. A 

questão  da  evolução  do  princípio  inteligente  pelos 

vários  reinos  da  natureza,  iniciando-se  no  reino 

mineral é um caso clássico disso.

Tal  é  a  importância  de  tudo  isso  que  Allan 

Kardec falou, que não poderíamos deixar mencionar 

bem no início dessa nossa pesquisa.

Por  outro  lado,  é  preciso  maior  atenção  da 

parte de todos nós para  não confundirmos o que o 

Codificador  disse  daquilo  que se  trata  de  fala  dos 

Espíritos, pois em alguns casos, nota-se que eles não 

foram tão claros quanto seria necessário.

15



2. Nas obras da Codificação Espírita

Diante da informação da existência de Espíritos 

ligados aos fenômenos da natureza, entendemos ser 

melhor tratar disso num item em separado. Assim, 

teremos três itens nesse capítulo: 1º) Dos Espíritos 

em geral;  2º)  Citações  dos  três  reinos  na  Revista 

Espírita; e, 3º) Dos Elementais.

2.1 – Dos Espíritos em geral

Julgamos  ser  necessário  transcrever  algumas 

perguntas e respectivas respostas constantes de  O 

Livro  dos  Espíritos a  respeito  “Dos  elementos 

gerais do Universo”, no qual temos o item “Espírito e 

Matéria”,  para  que  o  volume  de  informações  que 

juntamos a esse estudo possa nos proporcionar uma 

melhor avaliação do tema proposto.

22.  Define-se  geralmente  a  matéria  
como sendo – o que tem extensão, o que é  
capaz  de  nos  impressionar  os  sentidos,  o  
que  é  impenetrável.  São  exatas  estas  

16



definições?

“Do  vosso  ponto  de  vista,  elas  o  são, 
porque não falais senão do que conheceis. 
Mas  a  matéria  existe  em  estados  que 
ignorais. Pode ser, por exemplo, tão etérea 
e sutil,  que nenhuma impressão vos cause 
aos  sentidos.  Contudo,  é  sempre  matéria. 
Para vós, porém, não o seria.” (7)

O  esclarecimento  de  que  existe  matéria  em 

estados  que  ignoramos  servirá  como  base  para  o 

entendimento da questão seguinte (22-a),  pois um 

Espírito,  ainda  que  fora  da  matéria  densa  (corpo 

físico),  estará  jungido  a  uma  matéria  sutil 

(perispírito).

22-a)  –  Que  definição  podeis  dar  da 
matéria?

“A matéria é o laço que prende o espírito; 
é  o  instrumento  de  que  este  se  serve  e 
sobre o qual, ao mesmo tempo, exerce sua 
ação.”

Deste ponto de vista, pode dizer-se que a 
matéria é o agente, o intermediário com o 
auxílio  do  qual  e  sobre  o  qual  atua  o 
espírito. (8)

Se  não  levarmos  em  conta  a  explicação  da 

17



questão  anterior  pode-se  pensar  que  o  princípio 

inteligente tenha que estar, obrigatoriamente, ligado 

à matéria bruta, para dai concluir que ele iniciou o 

seu progresso evolutivo no reino mineral.

23. Que é o espírito?

“O princípio inteligente do Universo.”

a) – Qual a natureza íntima do espírito?

“Não  é  fácil  analisar  o  espírito  com  a 
vossa linguagem. Para vós, ele nada é, por 
não  ser  palpável.  Para  nós,  entretanto,  é 
alguma coisa. Ficai sabendo: coisa nenhuma 
é o nada e o nada não existe.”

24. É o espírito sinônimo de inteligência?

“A inteligência é um atributo essencial do 
espírito. Uma e outro, porém, se confundem 
num princípio  comum,  de  sorte  que,  para 
vós, são a mesma coisa.”

25.  O espírito independe da matéria, ou  
é apenas uma propriedade desta, como as  
cores o são da luz e o som o é do ar?

“São distintos uma do outro; mas, a união 
do espírito e da matéria é necessária para 
intelectualizar a matéria.”

a) –  Essa união é igualmente necessária  

18



para  a  manifestação  do  espírito?  
(Entendemos aqui por espírito o princípio da 
inteligência,  abstração  feita  das 
individualidades  que  por  esse  nome  se 
designam.)

“É necessária  a  vós  outros,  porque não 
tendes  organização  apta  a  perceber  o 
espírito  sem  a  matéria.  A  isto  não  são 
apropriados os vossos sentidos.” (9)

Portanto, temos que o Espírito e a matéria são, 

por definição, os dois elementos gerais do Universo, 

obviamente,  distintos  um  do  outro,  porém, 

interligados,  de forma que o primeiro se utiliza do 

segundo para desenvolver seu potencial intelectivo e 

moral.

26. Poder-se-á conceber o espírito sem a  
matéria e a matéria sem o espírito?

“Pode-se,  é  fora  de  dúvida,  pelo 
pensamento.” (10)

Certamente,  que  aqui  devemos  entender  a 

matéria como no estado que conhecemos, ou seja, 

matéria bruta e com isso compreendermos que nem 

toda  a  matéria  existente  em  nosso  Planeta, 

19



necessariamente,  possui  um  princípio  inteligente, 

que lhe esteja ligado.

27.  Há então dois  elementos gerais  do 
Universo: a matéria e o espírito?

“Sim e acima de tudo Deus, o criador, o 
pai  de  todas  as  coisas.  Deus,  espírito  e 
matéria  constituem  o  princípio  de  tudo  o 
que  existe,  a  trindade  universal.  Mas,  ao 
elemento material se tem que juntar o fluido 
universal,  que  desempenha  o  papel  de 
intermediário  entre  o  espírito  e  a  matéria 
propriamente  dita,  por  demais  grosseira 
para que o espírito possa exercer ação sobre 
ela.  Embora,  de certo ponto de vista,  seja 
lícito classificá-lo com o elemento material, 
ele  se  distingue  deste  por  propriedades 
especiais.  Se  o  fluido  universal  fosse 
positivamente  matéria,  razão  não  haveria 
para  que  também  o  espírito  não  o  fosse. 
Está colocado entre o espírito e a matéria; é 
fluido,  como  a  matéria  é  matéria,  e 
suscetível,  pelas  suas  inumeráveis 
combinações  com  esta  e  sob  a  ação  do 
espírito, de produzir a infinita variedade das 
coisas de que apenas conheceis uma parte 
mínima. Esse fluido universal, ou primitivo, 
ou  elementar,  sendo  o  agente  de  que  o 
espírito se utiliza, é o princípio sem o qual a 
matéria  estaria  em  perpétuo  estado  de 
divisão e nunca adquiriria as qualidades que 
a gravidade lhe dá.” (11)

20



Um pouco  atrás,  citamos  o  perispírito  que  é 

composto de matéria sutil  e, segundo a explicação 

acima, ele é “retirado” do fluido universal. É através 

dele que o princípio inteligente consegue agir sobre 

a  matéria  bruta.  Mais  à  frente  voltaremos  a  essa 

questão.

28.  Pois que o espírito é, em si, alguma 
coisa, não seria mais exato e menos sujeito  
a confusão dar aos dois elementos gerais as  
designações de – matéria inerte e matéria  
inteligente?

“As  palavras  pouco  nos  importam. 
Compete-vos  a  vós  formular  a  vossa 
linguagem de  maneira  a  vos  entenderdes. 
As  vossas  controvérsias  provêm,  quase 
sempre, de não vos entenderdes acerca dos 
termos que empregais, por ser incompleta a 
vossa  linguagem para  exprimir  o  que  não 
vos fere os sentidos.”

Um  fato  patente  domina  todas  as 
hipóteses:  vemos matéria destituída de 
inteligência  e  vemos  um  princípio 
inteligente que independe da matéria. 
A  origem  e  a  conexão  destas  duas 
coisas  nos  são  desconhecidas.  Se 
promanam ou não de uma só fonte; se há 
pontos  de  contacto  entre  ambas;  se  a 
inteligência tem existência própria, ou se é 
uma propriedade,  um efeito;  se é  mesmo, 

21



conforme  a  opinião  de  alguns,  uma 
emanação da Divindade, ignoramos. Elas se 
nos  mostram  como  sendo  distintas;  daí  o 
considerarmo-las  formando  os  dois 
princípios constitutivos do Universo. Vemos 
acima  de  tudo  isso  uma  inteligência  que 
domina  todas  as  outras,  que  as  governa, 
que  se  distingue  delas  por  atributos 
essenciais.  A  essa  inteligência  suprema  é 
que chamamos Deus. (12)

Então,  fica  claro  que,  para  Allan  Kardec,  há 

matéria destituída de inteligência e que, embora o 

princípio  inteligente  independa  da  matéria,  ocorre 

uma ligação entre ambos, cujo momento nos é ainda 

desconhecido.

Seguindo em frente em nosso estudo, vejamos, 

primeiramente, o que Allan Kardec pensava sobre a 

evolução anímica, recorreremos ao que ele disse na 

“Introdução”  da  primeira  edição  de  O Livro  dos 

Espíritos – Primeira edição de 1857, datada de 

18 de abril de 1857:

Qualquer que seja, é um fato que não se 
pode  contestar,  pois  é  um  resultado  de 
observação, é que os seres orgânicos têm 
em si  uma força íntima que produz o 

22



fenômeno  da  vida,  enquanto  que  essa 
força existe; que a vida material é comum a 
todos  os  seres  orgânicos  e  que  ela  é 
independente  da  inteligência  e  do 
pensamento:  que  a  inteligência  e  o 
pensamento são faculdades próprias de 
certas  espécies  orgânicas;  enfim,  que 
entre as espécies orgânicas dotadas de 
inteligência e de pensamento, há uma 
dotada de um senso moral especial que 
lhe dá incontestável superioridade sobre as 
outras, é a espécie humana.

Nós  chamamos  enfim  inteligência 
animal  o  princípio  intelectual  comum 
aos diversos graus nos homens e nos 
animais, independente do princípio vital, e 
cuja fonte nos é desconhecida. (13)

Essa fala é mantida na segunda edição de  O 

Livro  dos  Espíritos,  publicada em 18 de março de 

1860; porém, o que achamos importante e queremos 

realçar é que, já desde a primeira edição desse livro, 

ocorrida,  como todos sabemos,  em 18 de abril  de 

1857, Allan Kardec, sem meias palavras, afirma que 

“a  inteligência  e  o  pensamento  são  faculdades  

próprias de certas espécies orgânicas” (14).

Parece-nos que, com isso, além de deixar de 

fora os seres inorgânicos, que é exatamente o caso 

23



dos minerais, ele ainda não estende a todos os seres 

orgânicos  a  inteligência  e  o  pensamento;  porém, 

somente a “certas espécies”, o que será confirmado 

mais  à  frente,  quando  citarmos  a  pergunta  71, 

constante da segunda edição,  que será também a 

fonte que usaremos daqui para frente.

Por  ser  de  suma  importância,  cabe-nos aqui 

ressaltar  a  frase  que  colocamos  em  epígrafe, 

constante  da  resposta  à  questão  136a:  “A  vida 

orgânica pode animar um corpo sem alma, mas  a 

alma não pode habitar  um corpo privado de 

vida orgânica”.  (15) Ora, essa afirmativa deita por 

terra  toda  e  qualquer  pretensão  de  colocar  o 

princípio  inteligente  como  tendo  passado  pelo 

mineral,  uma  vez  que  ele  faz  parte  dos  seres 

inorgânicos.

Allan  Kardec  classifica  os  minerais  como 

inorgânicos,  que  “são  todos  os  que  carecem  de 

vitalidade,  de  movimentos  próprios,  e  que  se 

formam apenas pela agregação da matéria”. (16)

Baseando-nos nessa explicação e somando-se 

ao fato  de que ele,  por  coerência,  exclui  os  seres 

24



inorgânicos  de  possuírem  a  inteligência  e  o 

pensamento,  avaliamos  que,  s.m.j.,  não  há 

sustentação  doutrinária  para  se  concluir  que  o 

princípio inteligente possa, em algum momento, ter 

animado os minerais.

É importante para clarear ainda mais a questão 

trazermos  a  definição  que,  em  O  Livro  dos 

Espíritos, Allan Kardec deu para os seres orgânicos:

Os seres orgânicos são os que têm em 
si uma fonte de atividade íntima que lhes dá 
a  vida.  Nascem,  crescem,  reproduzem-
se  por  si  mesmos  e  morrem. São 
providos  de  órgãos  especiais  para  a 
execução  dos  diferentes  atos  da  vida, 
órgãos  esses  apropriados  às  necessidades 
que  a  conservação  própria  lhes  impõe. 
Nessa  classe  estão  compreendidos  os 
homens, os animais e as plantas. (17)

E,  para  que  se  possa  diferenciá-los  dos 

inorgânicos, apresentamos também a definição que 

Allan Kardec dá a esses:

Seres inorgânicos são todos os que 
carecem de vitalidade,  de movimentos 

25



próprios e  que  se  formam  apenas  pela 
agregação  da  matéria.  Tais  são  os 
minerais, a água, o ar, etc. (18)

Então,  segundo  Allan  Kardec,  podemos 

classificar os seres orgânicos em homens, animais e 

plantas, cujas características principais de cada um 

deles é:  nascer,  crescer,  reproduzir-se e  morrer,  o 

que,  segundo  acreditamos,  não  acontece  com  os 

seres inorgânicos, pois, como dito, eles “carecem de 

vitalidade”.

É  oportuno  observar  bem  que  Allan  Kardec 

classifica os minerais como seres inorgânicos, o que 

nos leva a concluir que, consequentemente, eles são 

desprovidos de inteligência e pensamento, uma vez 

que  essas  “são  faculdades  próprias  de  certas  

espécies orgânicas” (19).

Essa “fonte de atividade íntima que lhes dá a 

vida”, certamente, é o princípio vital,  sobre o qual 

Allan Kardec, em A Gênese, no capítulo “X – Gênese 

Orgânica”, esclarece argumentando:

16.  Ao  afirmarmos que as  plantas  e  os 
animais  são  formados  dos  mesmos 

26



elementos  que  constituem  os  minerais,  é 
preciso  entender  que  estamos  falando  no 
sentido  exclusivamente  material,  também 
aqui estamos tratando apenas do corpo.

Sem  falar  do  princípio  inteligente, 
que é uma questão à parte, existe na 
matéria orgânica um princípio especial, 
imperceptível,  e  que  ainda  não  pode 
ser  definido:  é  o princípio  vital.  Esse 
princípio,  ativo no ser vivente,  é  extinto 
no ser morto, mas nem por isso deixa de dar 
à substância as propriedades características 
que  a  distinguem  das  substâncias 
inorgânicas.  A  Química,  que  decompõe  e 
recompõe  a  maior  parte  dos  corpos 
inorgânicos,  também  conseguiu  decompor 
os corpos orgânicos, mas jamais conseguiu 
reconstituir sequer uma folha morta,  o que 
prova  que  há  na  matéria  orgânica 
alguma  coisa  que  não  existe  nos 
compostos inorgânicos.

[…].

18.  –  Combinando-se  o  oxigênio,  o 
hidrogênio, o azoto e o carbono, sem o 
princípio  vital,  forma-se  apenas  um 
mineral ou corpo inorgânico. O princípio 
vital,  modificando a  constituição  molecular 
desse  corpo,  dá  a  ele  propriedades 
especiais.  Em  lugar  de  uma  molécula 
mineral,  tem-se  uma molécula  de  matéria 
orgânica. (20) (itálico do original)

27



Os seres orgânicos, como dito, têm o princípio 

vital, necessário para lhes manter a vida, o que não 

acontece com os inorgânicos,  por  não terem vida. 

Essa diferença é fundamental  para entendermos o 

porquê de Allan Kardec admitir que somente certas 

espécies  os  seres  orgânicos  possuem  o  princípio 

inteligente.

Um pouco mais à frente em  A Gênese,  mas 

ainda  no  capítulo  “X  –  Gênese  Orgânica”,  Allan 

Kardec, explicando a “Escala dos Seres Orgânicos”, 

diz:

24.  Não  existe  delimitação 
nitidamente  traçada  entre  os  reinos 
animal e vegetal. Nos limites dos dois 
reinos  estão  os  zoófitos,  ou  animais-
plantas,  cujo  nome  indica  que  eles 
pertencem  aos  dois  reino,  sendo  uma 
espécie de  traço de união.

As  plantas,  como  os  animais, 
nascem,  vivem,  crescem,  se  nutrem, 
respiram,  se  reproduzem  e  morrem. 
Como os animais, precisam de água, luz e 
calor  para  viver;  quando  lhes  falta  algum 
desses elementos, elas definham e morrem. 
A  absorção  de  um  ar  poluído  e  de 
substâncias deletérias pode envenená-las. A 

28



sua característica mais acentuada é o fato 
de  permanecerem  fixadas  ao  solo  e  dele 
tirarem a sua nutrição, sem se deslocarem.

O zoófito tem a aparência exterior da 
planta; como planta, mantém-se fixado 
ao  solo;  como animal,  a  vida  nele  se 
acha mais acentuada, ele tira do meio 
ambiente a sua alimentação.

Um grau acima, o animal é livre e vai 
procurar o seu alimento: inicialmente, temos 
as  inúmeras  variedades  de  pólipos,  com 
corpos  gelatinosos,  sem  órgãos  bem 
definidos, e que só diferem das plantas pela 
faculdade da locomoção. Depois seguem-se, 
pela ordem do desenvolvimento dos órgãos, 
da atividade vital e do instinto: os helmintos 
ou vermes intestinais; os moluscos, animais 
carnudos,  sem  ossos,  alguns  deles  nus, 
como as lesmas e os polvos, outros providos 
de  conchas,  como o  caracol  e  a  ostra;  os 
crustáceos, revestidos de uma crosta dura, 
como o caranguejo e a lagosta; os insetos, 
aos  quais  a  vida  assume  atividade 
prodigiosa  e  se  manifesta  o  instinto 
engenhoso,  como na formiga,  na abelha e 
na  aranha.  Alguns  sofrem  uma 
metamorfose,  como  a  lagarta,  que  se 
transforma  em  elegante  borboleta.  Em 
seguida  vem  a  ordem  dos  vertebrados, 
animais com esqueleto, que compreende os 
peixes,  os  répteis  e  os  pássaros; 
finalizando,  temos  os  mamíferos,  cuja 

29



organização é a mais completa. (21)

É interessante o fato de que Allan Kardec não 

apresenta  nenhum  ponto  pelo  qual  se  possa 

estabelecer alguma ligação entre o reino mineral e o 

vegetal, como aqui, especificamente, ele o faz entre 

o vegetal para o animal. Ressalta que “As plantas, 

como os animais, nascem, vivem, crescem, se 

nutrem, respiram, se reproduzem e morrem”, 

para com isso enquadrá-los  –  animais  e plantas –, 

entre  os  seres  orgânicos,  aqueles  nos  quais  se 

encontra  alguns  dotados  de  pensamento  e 

inteligência,  com  isso  Allan  Kardec  se  mantém 

coerente com o que disse na Introdução da primeira 

de O Livro dos Espíritos, que citamos no início desse 

tópico.

Em  A  Gênese, no  capítulo  “XI  –  Gênese 

espiritual”, é tratado no tópico específico o assunto 

“Encarnação dos Espíritos”, do qual transcrevemos:

23.  Considerando-se  a  humanidade  no 
seu grau mais inferior da escala intelectual, 
entre  os  selvagens  mais  atrasados, 
pergunta-se se é esse o ponto de partida da 

30



alma humana.

Segundo  a  opinião  de  alguns 
filósofos  espiritualistas,  o  princípio 
inteligente,  distinto  do  princípio 
material,  se  individualiza,  se  elabora, 
passando  pelos  diversos  graus  da 
animalidade. É aí que a alma se ensaia 
para a vida e desenvolve, pelo exercício, as 
suas  primeiras  faculdades;  esse  seria, 
digamos assim, o seu período de incubação. 
Chegando ao grau de desenvolvimento que 
essa  fase  comporta,  ela  recebe  as 
faculdades especiais que constituem  a alma 
humana.  Haveria  assim  filiação  espiritual, 
como há filiação corporal.

Essa  teoria,  baseada  na  grande  lei 
de  unidade  que  preside  à  criação, 
corresponde, é preciso convir, à justiça 
e  à  bondade  do  Criador.  Ela  dá  uma 
saída, uma finalidade, um destino aos 
animais,  que  não  são  mais  seres 
deserdados,  mas  que  encontram,  no 
futuro  que  lhes  está  reservado,  uma 
compensação para os seus sofrimentos. 
O que constitui o homem espiritual não é a 
sua origem, mas os atributos especiais  de 
que  é  dotado  ao  entrar  na  humanidade, 
atributos que o transformam e fazem dele 
um  ser  distinto,  assim  como  o  fruto 
saboroso é distinto da raiz amarga de onde 
ele  saiu.  Por haver passado pela fieira 
da  animalidade,  o  homem  não  seria 
menos  homem;  não  seria  mais  animal, 

31



como o fruto não é a raiz, como o sábio não 
é  o  feto  informe  pelo  qual  ele  veio  ao 
mundo.

Essa  teoria,  porém,  levanta  numerosas 
questões  cujos  prós  e  contras  não  seria 
oportuno  discutir  aqui,  assim  como  não  o 
seria  analisar  as  diversas  hipóteses  que 
foram formuladas a esse respeito. Portanto, 
sem  pesquisar  a  origem  da  alma,  e  as 
experiências  pelas  quais  ela  tenha  podido 
passar,  vamos  considerá-la  ao  entrar  na 
humanidade,  no ponto em que,  dotada do 
senso moral e do livre-arbítrio, ela começa a 
ficar  sujeita  à  responsabilidade  dos  seus 
atos. (22) (itálico do original)

Allan  Kardec reconhece  a  coerência  da 

hipótese  do  princípio  inteligente  passar  pelos 

diversos  graus  da animalidade,  argumentando que 

isso representa a manifestação da justiça e bondade 

de Deus  para  com os  animais;  entretanto,  não se 

aprofunda no assunto,  para  se  manter  no  foco do 

tema ao qual se propôs, que é sobre a Encarnação 

dos  Espíritos  e  não  sobre  a  evolução  do  princípio 

inteligente.

Ainda nesse capítulo, no item 27, lemos:

32



27. Quando os espíritos alcançam em um 
mundo a soma  de progresso que o estado 
desse mundo comporta, eles o deixam para 
irem encarnar em um outro mais adiantado, 
onde  adquirem  novos  conhecimentos,  e 
assim,  sucessivamente,  até  que,  a 
encarnação em um corpo material não 
lhes  sendo  mais  útil,  passam  a  viver 
exclusivamente  a  vida  espiritual, na 
qual  continuam  a  progredir  em  um  outro 
sentido e por outros meios. […].

[…].

A coletividade dos espíritos constitui, de 
certo  modo,  a  alma  do  Universo.  É  o 
elemento espiritual que atua em tudo e por 
toda  a  parte,  sob  o  impulso  do 
pensamento  divino.  Sem  esse 
elemento, só há a matéria inerte, sem 
finalidade,  sem  inteligência,  tendo 
como único motor  as forças materiais 
que  deixam  uma  imensidade  de 
problemas  insolúveis.  Pela  ação  do 
elemento  espiritual  individualizado,  tudo 
tem uma finalidade, uma razão de ser, tudo 
se  explica.  Eis  por  que,  sem  a 
espiritualidade, o homem vai de encontro a 
dificuldades  insuperáveis. (23)  (itálico  do 
original)

O  Codificador  afirma  que,  sem  o  elemento 

espiritual,  só  há  matéria  inerte  que  é  carente  de 

33



finalidade  e  de  inteligência,  portanto,  presumimos 

que ligado o elemento espiritual à matéria temos os 

seres  vivos,  quando  não  o  encontramos  nela, 

teremos apenas matéria inerte.

Quando, no livro A Gênese, no capítulo “III – O 

bem  e  o  mal”,  item  11,  Allan  Kardec  estuda  o 

“Instinto  e  a  Inteligência”  fazendo  diversas 

considerações,  nas  quais  vamos  encontrar  alguma 

coisa  para  dirimir  possíveis  dúvidas.  Eis  o  que 

encontramos lá:

O instinto é a força oculta que incita  
os seres orgânicos a atos espontâneos 
e  involuntários,  tendo  em  vista  a  sua 
conservação.  Nos  atos  instintivos  não  há 
nem  reflexão,  nem  intenção,  nem 
premeditação. É assim que a planta busca 
o ar, se volta para a luz e dirige suas raízes 
para a água e para a terra nutriente; que a 
flor  se  abre  e  se  fecha  alternadamente, 
conforme  necessário;  que  as  plantas 
trepadeiras se enroscam em torno do apoio, 
ou se prendem com suas gavinhas. É pelo 
instinto que  os animais são advertidos do 
que lhes é útil  ou nocivo;  que se dirigem, 
conforme  as  estações,  para  os  climas 
propícios;  que  constroem,  sem  receberem 
nenhum ensinamento, com mais ou menos 

34



arte,  segundo as espécies,  leitos macios e 
abrigos para as suas crias, armadilhas para 
prender a presa de que se nutrem. É assim 
também que manejam habilmente as armas 
ofensivas e defensivas de que são providos. 
É  ainda  pelo  instinto  que  os  sexos  se 
aproximam, que a mãe protege seus filhotes 
e que estes procuram o seio materno.

No  homem,  o  instinto  domina 
exclusivamente  no  começo  da  vida;  é  por 
instinto  que  a  criança  faz  seus  primeiros 
movimentos, que agarra seu alimento, que 
grita  para  exprimir  as  suas  necessidades, 
que imita o som da voz, que tenta falar e 
andar.  No  próprio  adulto,  certos  atos  são 
instintivos,  como  os  movimentos 
espontâneos para evitar um risco, para fugir 
a  um perigo,  para  manter  o  equilíbrio,  ou 
ainda o piscar das pálpebras para regular o 
brilho  da  luz,  o  abrir  automático  da  boca 
para respirar, etc. (24) (itálico do original)

Nessa  fala  de  Allan  Kardec  fica  claro,  pelo 

menos  para  nós,  que  ele  admite  o  instinto  nas 

plantas, nos animais e nos homens, exatamente os 

seres que classificara como orgânicos. Mas, “o que 

tem a ver instinto com inteligência?”, poderia você, 

atento leitor, nos perguntar.

Vamos explicar, mas é preciso avançar até o 

35



item 12:

12.  A  inteligência se  revela  por  atos  
voluntários,  refletidos,  premeditados  e 
calculados,  segundo  a  oportunidade  das  
circunstâncias.  É incontestavelmente um 
atributo exclusivo da alma.

Todo  ato  maquinal  é  instintivo,  aquele 
que  denota  reflexão  e  intenção  é  
inteligente. Um é livre, o outro não é.

O instinto é um guia seguro, que não se 
engana jamais. A inteligência, só porque é 
livre, está, por vezes, sujeita ao erro.

Se o ato instintivo não tem o caráter 
do  ato  inteligente,  ele  revela,  não 
obstante,  uma  causa  inteligente, 
essencialmente  previdente. Se 
admitirmos  que  o  instinto  procede  da 
matéria, é preciso admitir que a matéria é 
inteligente,  por  certo  mais  inteligente  e 
previdente do que a alma, uma vez que o 
instinto não se engana, mas a inteligência 
sim.

Se  considerarmos  o  instinto  uma 
inteligência  rudimentar,  como  explicar 
que,  em certos  casos,  ele  seja  superior  à 
inteligência  que  raciocina?  Que  ele  dê  a 
possibilidade de executar coisas que ela não 
pode realizar?

Se  ele  é  atributo  de  um  princípio 

36



espiritual  especial,  que  vem  a  ser  esse 
princípio?  Visto  que o  instinto  desaparece, 
esse princípio seria então destruído? Se os 
animais são dotados apenas de instinto, seu 
destino é sem solução; seus sofrimentos não 
têm nenhuma compensação,  o que estaria 
em  desacordo  com  a  justiça  e  com  a 
bondade de Deus. (25) (itálico do original)

Pois  bem,  essa  dúvida  foi  respondida  pelos 

Espíritos, ao afirmarem, em O Livro dos Espíritos, 

que o instinto é uma espécie de inteligência. Já na 

resposta à pergunta 73, foi dito que o instinto é uma 

inteligência  sem  raciocínio.  E,  um  pouco  mais  à 

frente,  ao  comentar  a  resposta  à  pergunta  75,  o 

Codificador explica:

O  instinto  é  uma  inteligência 
rudimentar, que  difere  da  inteligência 
propriamente  dita,  em  que  suas 
manifestações  são  quase  sempre 
espontâneas,  ao  passo  que  as  da 
inteligência resultam de uma combinação e 
de um ato deliberado.

O  instinto  varia  em  suas 
manifestações, conforme às espécies e 
às suas necessidades. Nos seres que têm 
a  consciência  e  a  percepção  das  coisas 
exteriores, ele se alia à inteligência, isto é, à 

37



vontade e à liberdade. (26)

Portanto, pela ordem, as plantas, os animais e 

os homens, em síntese, os seres orgânicos, voltamos 

a  ressaltar,  possuem  o  instinto,  que  é  uma 

inteligência rudimentar, variando apenas quanto ao 

grau  de  sua  manifestação;  porém,  quanto  à 

inteligência  e  o  pensamento,  não  são  genéricos, 

pois,  como  já  dito,  “são  faculdades  próprias  de 

certas espécies orgânicas” (27)

É oportuno lembrar que aqui Allan Kardec faz 

uma  distinção  entre  “inteligência  rudimentar”  e 

“inteligência propriamente dita”, embora não tenha 

entrado  em  detalhes  para  que  possamos 

compreender melhor essa distinção a que se refere.

O que é mais importante, porém, é que aqui, 

neste  ponto,  se  trata  de  uma  opinião  que  ele 

mantém até a sua última obra e, diante disso, não 

podemos deixar de ressaltar que Allan Kardec está 

mesmo  admitindo  uma  inteligência,  ainda  que 

rudimentar, nas plantas.

Ora,  sendo  as  plantas  classificadas  como 

38



pertencentes ao reino vegetal, é impróprio conclui-se 

que é nele que Allan Kardec parece localizar o início 

do processo evolutivo do princípio inteligente.

Levando-se em conta essa provável posição de 

Allan  Kardec,  ela  vem  corroborar  a  fala  de  Léon 

Denis,  dita  logo  no  início,  de  que  “Na  planta,  a 

inteligência dormita” (28).

Entretanto, até agora, não vimos o Codificador 

atribuindo também aos minerais um instinto e muito 

menos um princípio inteligente, ou que este tenha, 

por alguma vez, estagiado nos seres inorgânicos, os 

quais  não vemos como explicar  a  possibilidade de 

terem uma inteligência  rudimentar,  levando-se  em 

conta  que  não  possuem  vitalidade;  portanto,  não 

estão sujeitos ao ciclo “nascer, crescer, reproduzir-se 

e  morrer”,  que  é  indispensável,  segundo 

acreditamos,  daquilo  que  Allan  Kardec  disse  dos 

seres  orgânicos,  para  que  o  progresso  intelectual 

desse princípio inteligente se realize.

Voltando à questão das plantas, vejamos o que 

o  Codificador  disse  em  O  Livro  do  Médiuns, 

Segunda Parte,  no capítulo “VII  –  Bicorporeidade e 

39



transfiguração”, no tópico “Aparições de Espíritos de 

pessoas vivas”, item 118:

Antes  de  prosseguirmos,  devemos 
responder  imediatamente  a  uma  pergunta 
que não deixará de ser feita: como o corpo 
pode  viver,  enquanto  o  Espírito  está 
ausente? Poderíamos dizer que o corpo vive 
a vida orgânica, que independe da presença 
do  Espírito,  e  a  prova  disto  é  que  as 
plantas vivem e não têm Espírito.  […]. 
(29)

Que as plantas não têm Espírito, vemos como 

coisa óbvia, porém será que poderíamos considerar 

que  o  termo  Espírito,  aqui  empregado,  com  o 

significado  de  princípio  inteligente?  Se  positivo, 

como  ficaria  a  questão  das  plantas  possuírem 

instinto?

Vejamos  algo  interessante  que  nos  parece 

confirmar  esse  nosso  modo  de  pensar,  o  qual 

baseamo-nos  em  Allan  Kardec,  quando  define  os 

seres  orgânicos  (30), trata-se  de  uma  fala  do 

estudioso Manuel de O. Portasio Filho, na obra Deus, 

Espírito e Matéria:

40



“Naître,  mourir,  renaître  encore  et  
progresser  sans  cesse  telle  est  la  loi” 
(“Nascer,  viver,  morrer,  renascer  ainda, 
progredindo sempre; tal é a lei”31). A frase 
encontra-se esculpida no dólmen de Kardec, 
no  Cemitério  Père-Lachaise,  em  Paris, 
traduzindo assim o princípio basilar da 
Doutrina Espírita.

Ela  expõe  a  própria  essência  do 
processo evolutivo,  que se desdobra em 
nuanças no mais das vezes ininteligíveis à 
mente humana. […]. (32) (itálico do original)

Se essa  frase,  constante  do  túmulo  de  Allan 

Kardec,  traduz  “o  princípio  basilar  da  Doutrina 

Espírita”,  e,  em razão  disso,  “ela  expõe a  própria 

essência do processo evolutivo”, então, s.m.j., aquilo 

que não se enquadrar nesse princípio,  ou seja,  no 

ciclo  “nascer,  morrer,  renascer  ainda…”,  não  teria 

como  trilhar  pelo  caminho  da  evolução,  que  é, 

segundo o que conseguimos depreender, o caso dos 

seres  inorgânicos,  nos  quais  se  encontram  os 

minerais.

Existe é certo um progresso em tudo; porém, 

em outro sentido que não este, que estamos falando, 

conforme podemos apreender do que disse o espírito 

41



Santo  Agostinho,  em  O  Evangelho  Segundo  o 

Espiritismo, no capítulo “III – Há muitas moradas na 

casa de meu Pai”, item 19, no seguinte parágrafo:

Ao mesmo tempo em que todos os seres 
vivos  progridem  moralmente,  progridem 
materialmente os mundos em que eles 
habitam.  Quem  pudesse  acompanhar  um 
mundo  em suas  diferentes  fases,  desde  o 
instante  em  que  se  aglomeraram  os 
primeiros átomos destinados e constituí-lo, 
vê-lo-ia  a  percorrer  uma  escala 
incessantemente  progressiva,  mas  de 
degraus imperceptíveis para cada geração, 
e  a  oferecer  aos  seus  habitantes  uma 
morada cada vez mais agradável, à medida 
que  eles  próprios  avançam  na  senda  do 
progresso.  Marcham  assim, 
paralelamente, o progresso do homem, 
o  dos  animais,  seus  auxiliares,  o  dos 
vegetais  e  o  da  habitação,  porquanto 
nada  na  Natureza  permanece 
estacionário. Quão grandiosa é essa ideia 
e digna da majestade do Criador!  Quanto, 
ao contrário, é mesquinha e indigna do seu 
poder a que concentra a sua solicitude e a 
sua  providência  no  imperceptível  grão  de 
areia,  que  é  a  Terra,  e  restringe  a 
Humanidade  aos  poucos  homens  que  a 
habitam! (33)

42



O  esclarecimento  a  respeito  do  instinto  de 

conservação vai nos ajudar a clarear mais ainda essa 

questão. Vejamos em O Livro dos Espíritos:

702.  É  lei  da  Natureza  o  instinto  de  
conservação?

“Sem dúvida.  Todos os seres vivos o 
possuem, qualquer que seja o grau de 
sua  inteligência.  Nuns,  é  puramente 
maquinal, raciocinado em outros.”

703. Com que fim outorgou Deus a todos  
os seres vivos o instinto de conservação?

“Porque  todos  têm  que  concorrer  para 
cumprimento dos desígnios da Providência. 
Por isso foi que Deus lhes deu a necessidade 
de  viver.  Acresce  que  a  vida  é 
necessária  ao  aperfeiçoamento  dos 
seres.  Eles o sentem instintivamente, sem 
disso se aperceberem.”

728. É lei da Natureza a destruição?

“Preciso é que tudo se destrua para 
renascer e se regenerar.  Porque,  o  que 
chamais  destruição  não  passa  de  uma 
transformação,  que  tem  por  fim  a 
renovação e melhoria dos seres vivos.” (34)

Do que concluímos que todos os seres  vivos 

43



que tenham qualquer grau de inteligência, portanto, 

até mesmo os de “inteligência rudimentar”, possuem 

o instinto de conservação, que é imprescindível para 

a conservação da vida, uma vez que esta, a vida, é 

necessária  ao seu progresso e que a  destruição é 

algo primordial para que isso ocorra; então, no que 

concerne aos minerais, que, como definido por Allan 

Kardec,  são  seres  inorgânicos,  acreditamos  que, 

s.m.j.,  nada disso se aplica, uma vez que eles não 

têm  vitalidade,  conforme  o  próprio  Codificador  o 

disse.

Continuando,  vejamos,  agora,  uma  questão 

que complementa essas três anteriores:

728.  a)  -  O instinto  de  destruição  teria 
sido  dado  aos  seres  vivos por  desígnios 
providenciais?

“As  criaturas  são  instrumentos  de  que 
Deus  se  serve  para  chegar  aos  fins  que 
objetiva.  Para  se  alimentarem,  os  seres 
vivos reciprocamente  se  destroem, 
destruição  esta  que  obedece  a  um  duplo 
fim:  manutenção  do  equilíbrio  na 
reprodução,  que  poderia  se  tornar 
excessiva,  e  utilização  dos  despojos  do 
invólucro  exterior  que  sofre  a  destruição. 
Esse invólucro é simples acessório e não a 

44



parte  essencial  do  ser  pensante.  A parte 
essencial é o princípio inteligente,  que 
não  se  pode  destruir  e  se  elabora  nas 
metamorfoses diversas por que passa”. (35)

Da afirmativa de que “a parte  essencial  é  o 

princípio inteligente” ao se referir aos seres vivos, os 

Espíritos  Superiores,  ao  que  nos  parece,  estão 

restringindo  o  princípio  inteligente  somente  aos 

seres vivos; então, a questão é saber se os minerais 

podem ser considerados seres vivos.

Baseando-nos em Allan Kardec, podemos dizer 

que não são seres  vivos,  porquanto enquadram-se 

como inorgânicos, que, conforme já dito, “carecem 

de vitalidade,  de movimentos próprios e que se 

formam apenas pela agregação da matéria”. (36)

Vejamos, por oportuno, também a questão que 

se segue a essa, que acabamos de comentar:

729.  Se  a  regeneração  dos  seres  faz 
necessária a destruição, por que os cerca a  
Natureza  de  meios  de  preservação  e 
conservação?

“A  fim  de  que  a  destruição  não  se  dê 
antes do tempo. Toda destruição antecipada 

45



obsta  ao  desenvolvimento  do  princípio 
inteligente. Por isso foi que Deus fez que 
cada ser experimentasse a necessidade 
de viver e de se reproduzir”. (37)

Entendemos que “a necessidade de viver e de 

reproduzir”  é  algo  indispensável  para  o 

desenvolvimento do princípio inteligente, que tem na 

destruição da matéria  de que temporariamente se 

reveste,  no  caso,  o  fato  de  morrer,  um  elemento 

imprescindível e complementar aos dois anteriores – 

viver  e  reproduzir,  para  cumprir-se  o  processo  de 

evolução. Em resumo, isso nada mais é do que o já 

falado:  “nascer,  crescer,  reproduzir-se  e  morrer”, 

característica  somente  dos  seres  vivos,  aqueles 

classificados como orgânicos.

Em  O  Livro  dos  Espíritos,  ao  trabalhar  o 

conceito  de  alma,  Allan  Kardec  fala  várias  coisas, 

entre elas, destacamos:

Evitar-se-ia  igualmente  a  confusão, 
embora usando-se do termo  alma  nos três 
casos, desde que se lhe acrescentasse um 
qualificativo especificando o ponto de vista 
em que se está colocado, ou a aplicação que 
se  faz  da  palavra.  Esta  teria,  então,  um 

46



caráter  genérico,  designando,  ao  mesmo 
tempo,  o  princípio  da  vida  material,  o  da 
inteligência  e  o  do  senso  moral,  que  se 
distinguiriam  mediante  um  atributo,  como 
os gases, por exemplo, que se distinguem se 
aditando  ao  termo  genérico  as  palavras 
hidrogênio,  oxigênio  ou  azoto.  Poder-se-ia, 
assim dizer, e talvez fosse o melhor, a alma 
vital – indicando o princípio da vida material; 
a  alma  intelectual  –  o  princípio  da 
inteligência, e a  alma espírita  – o da nossa 
individualidade após a morte. Como se vê, 
tudo  isto  não  passa  de  uma  questão  de 
palavras,  mas  questão  muito  importante 
quando  se  trata  de  nos  fazermos 
entendidos.  De  conformidade  com  essa 
maneira de falar, a alma vital seria comum a 
todos os seres orgânicos: plantas, animais e 
homens;  a  alma intelectual  pertenceria 
aos  animais  e  aos  homens;  e  a  alma 
espírita  somente ao homem. (38) (itálico do 
original)

Nessa época, Allan Kardec considerava que a 

alma  intelectual  como  pertencendo  somente  aos 

animais e aos homens; porém, como já vimos, em A 

Gênese,  ele  afirma  a  existência  nas  plantas  do 

instinto, definindo-o como inteligência rudimentar.

Voltando  ao  livro  A  Gênese,  nele 

47



encontraremos  uma  fala  de  Allan  Kardec  que,  a 

nosso ver, põe um ponto final sobre como ele próprio 

via o assunto. Vejamos o trecho em que ele fala da 

“União  do  princípio  espiritual  e  da  matéria”,  no 

capítulo “XI – Gênese espiritual”, item 10:

10.  Devendo a  matéria  ser  o  objeto  do 
trabalho do espírito para o desenvolvimento 
das  suas  faculdades,  seria  necessário  que 
ele pudesse agir sobre a matéria, razão pela 
qual  ele  veio  habitá-la,  assim  como  o 
lenhador habita a floresta. A matéria tendo 
que  ser,  ao  mesmo  tempo,  objeto  e 
instrumento  do  trabalho, Deus,  ao  invés 
de unir o Espírito à pedra rígida, criou, 
para  o  seu  uso,  corpos  organizados, 
flexíveis, capazes de receber todos os 
impulsos  da  sua  vontade  e  de  se 
prestarem a todos os seus movimentos.

Assim,  o  corpo  é  simultaneamente  o 
envoltório e o instrumento do espírito e, à 
medida  que  este  adquire  novas  aptidões, 
reveste  um  envoltório  adequado  ao  novo 
gênero de trabalho que deve realizar, assim 
como  se  dá  a  um  operário  ferramentas 
menos grosseiras, à medida que ele é capaz 
de fazer uma obra mais delicada. (39)

Pelo que podemos deduzir dessa fala, se não 

48



estivermos  tomado  gato  por  lebre,  não  há  como 

admitir  que o princípio inteligente tenha estagiado 

nos  minerais,  por  terem  os  seus  corpos  rígidos, 

“carecem de vitalidade, e de movimentos próprios e  

que se formam apenas pela agregação da matéria” 

(40).

Concordamos plenamente com Allan Kardec de 

que  para  que  o  princípio  inteligente  possa 

desenvolver-se  é  necessário  que  o  seu  corpo  seja 

flexível, para receber os impulsos de sua vontade e 

prestar-se a todos os seus movimentos, ou seja, que, 

realmente,  o  corpo  lhe  sirva  de  instrumento  de 

manifestação.

Deixando  de  fora  os  fascículos  da  Revista 

Espírita, que seguem até março de 1869, época de 

sua morte, o livro A Gênese, publicado em janeiro de 

1868, se reveste do detalhe de que é a última obra 

da codificação, onde trata do assunto sobre a União 

do princípio espiritual e da matéria, transcrito acima. 

Inclusive,  segundo o jornalista e filósofo Herculano 

Pires,  é  nessa  obra,  ou  seja,  A Gênese,  que Allan 

Kardec  “tornou  clara  e  precisa  a  sua  posição  

evolucionista quanto ao problema da evolução das  

49



espécies” (41).

Por  isso,  acreditamos  que,  a  essa  altura  do 

campeonato,  Allan  Kardec  já  tinha  informações 

suficientes  para  deixar  bem  claro,  caso  fosse 

verdade,  que  o  princípio  inteligente  passaria  pelo 

reino  mineral;  porém,  não  foi  o  que  aconteceu, 

conforme  se  vê  dessa  sua  fala  acima,  pela  qual 

chegamos  a  conclusão  de  que,  na  sua  forma  de 

pensar, o ponto inicial do processo de evolução do 

princípio inteligente se localizaria naqueles seres de 

“corpos  organizados,  flexíveis,  capazes  de  receber  

todas  as  impulsões  da  sua  vontade  e  de  se  

prestarem  a  todos  os  seus  movimentos”,  o  que 

significa dizer que somente nos seres orgânicos isso 

pode ocorrer.

Conforme prometido, vejamos agora a questão 

71, de O Livro dos Espíritos:

71.  A inteligência é atributo do princípio  
vital?

“Não, pois que as plantas vivem e não 
pensam:  só  têm  vida  orgânica.  A 
inteligência e a matéria são independentes, 
porquanto  um  corpo  pode  viver  sem 

50



inteligência. Mas, a inteligência só por meio 
de  órgãos  materiais  pode  manifestar-se. 
Necessário é que o espírito se una à matéria 
animalizada para intelectualizá-la”. (42)

Sendo o ato de pensar algo característico de 

quem  possui  a  inteligência  e  vontade  de  atuar, 

então,  as plantas não os têm; porém, conforme já 

dito, elas possuem o instinto, e esse, como já dito, 

foi definido por Allan Kardec como uma “inteligência 

rudimentar”.

Nas  considerações  a  essa  resposta,  o 

codificador,  desenvolvendo  mais  o  seu  raciocínio, 

dizendo:

A  inteligência  é  uma  faculdade 
especial, peculiar a algumas classes de 
seres  orgânicos e  que  lhes  dá,  com  o 
pensamento,  a  vontade  de  atuar,  a 
consciência  de  que  existem  e  de  que 
constituem  uma  individualidade  cada 
um, assim como os meios de estabelecerem 
relações  com  o  mundo  exterior  e  de 
proverem às suas necessidades.

Podem distinguir-se assim: 1º. – os seres 
inanimados,  constituídos  de  matéria, 
sem  vitalidade  nem  inteligência,  que 

51



são  os  corpos  brutos;  2º.  –  os  seres 
animados  que  não  pensam,  formados  de 
matéria  e  dotados  de  vitalidade,  porém, 
destituídos  de  inteligência;  3º.  –  os  seres 
animados pensantes, formados de matéria, 
dotados  de  vitalidade  e  tendo  a  mais  um 
princípio inteligente que lhes dá a faculdade 
de pensar. (43)

Ao afirmar que a inteligência é uma faculdade 

especial,  peculiar  a  algumas  classes  de  seres 

orgânicos,  fica  claro  que  Allan  Kardec  não  a 

generalizou  para  todos  os  seres  orgânicos,  mas 

apenas a alguns deles.

Assim,  segundo  a  nossa  forma  de  entender, 

pelo que Allan Kardec coloca, que o reino mineral, 

por  compor-se  de  seres  inorgânicos,  que  não  têm 

vitalidade,  nem  inteligência  e  nem  movimentos 

próprios  (44),  nele  não  há,  consequentemente,  o 

princípio inteligente,  o que ainda se confirma com: 

“A  matéria  inerte,  que  constitui  o  reino 

mineral, só tem em si uma força mecânica.” (45)

Embora tenha considerado, como vimos, que o 

instinto  é  uma  inteligência  rudimentar,  comum  a 

todos  os  seres  orgânicos  –  plantas,  animais  e 

52



homens  –  percebe-se  que  aqui  Allan  Kardec  não 

atribui  a todos eles a inteligência, considerada por 

ele como sendo “uma faculdade especial, peculiar a  

algumas espécies orgânicas”.

Dessa  distinção,  que  o  Codificador  faz  dos 

seres, entendemos que ao dizer:

“1º  os  seres  inanimados,  constituídos  de 

matéria, sem vitalidade nem inteligência, que são os 

corpos brutos”, estava se referindo aos minerais;

“2º os seres animados que não pensam,  

formados de matéria e dotados de vitalidade, porém,  

destituídos  de  inteligência,”  para  enquadrar  os 

vegetais;

“3º  os  seres  animados  pensantes,  

formados de matéria, dotados de vitalidade e tendo  

a  mais  um  princípio  inteligente  que  lhes  dá  a  

faculdade de pensar”, classifica os animais.

Se a nossa conclusão, para cada item, estiver 

correta,  podemos  tomar  a  iniciativa  de  incluir  o 

homem  como  um  ser  animado  e  pertencendo  ao 

terceiro grupo.

53



Ainda sobre as características dos seres, temos 

algo  a  acrescentar,  que  consta  em O  Livro  dos 

Espíritos,  que  vem,  de  outra  forma,  explicar  e 

corroborar o que ele disse nas suas considerações à 

resposta da questão 71.

Do  tópico  “União  da  alma  e  do  corpo”,  do 

capítulo “VII – Da volta do espírito à vida corporal”, 

de  O Livro dos Espíritos,  destacamos a seguinte 

questão:

354. Como explicar a vida intra-uterina?

“É a da planta que vegeta. A criança vive 
vida animal. O homem tem a vida vegetal e 
a vida animal que, pelo seu nascimento, se 
completam com a vida espiritual.” (46)

Curiosa  a  afirmação  “o  homem  tem  a  vida 

vegetal  e a vida animal”,  sem qualquer menção a 

vida mineral. Falha ou será pelo fato de não termos 

nenhuma experiência no reino mineral?

Em O Livro dos Espíritos, no capítulo “XI – Os 

três reinos”, Allan Kardec desenvolve três tópicos:

1º – os minerais e as plantas (questões 585 a 

54



591),

2º – os animais e o homem (questões 592 a 

610),

3º – metempsicose (questões 611 a 613).

Ora,  para  nós  fica  claro  que  o  codificador 

somente faz uma relação direta entre os animais e o 

homem,  porquanto  os  relaciona  num  tópico 

específico.

Se outros reinos houvessem para essa relação 

com os homens aqui seria o momento oportuno de 

mencioná-los. Aliás, se fosse positiva essa relação, o 

título do tópico deveria ser: “os minerais, as plantas, 

os animais e o homem”, ou seja, os relacionando aos 

três reinos. Entretanto, apenas ao reino animal é que 

fez  a  relação com o  homem, portanto,  não temos 

como estender  aos  outros  dois  reinos  –  mineral  e 

vegetal –, sob pena de ir além do que disse o Mestre 

de Lyon.

Aqui  veremos algumas questões  de  O Livro 

dos Espíritos que tratam do primeiro tópico –  os 

minerais e as plantas:

55



585. Que pensais da divisão da Natureza 
em três reinos, ou melhor, em duas classes:  
a dos seres orgânicos e a dos inorgânicos?  
Segundo alguns,  a  espécie  humana forma  
uma quarta classe. Qual  destas divisões é  
preferível?

“Todas  são  boas,  conforme  o  ponto  de 
vista. Do ponto de vista material, apenas há 
seres orgânicos e inorgânicos. Do ponto de 
vista  moral,  há  evidentemente  quatro 
graus”.

Esses  quatro  graus  apresentam,  com 
efeito,  caracteres  determinados,  muito 
embora  pareçam  se  confundir  nos  seus 
limites  extremos.  A matéria  inerte,  que 
constitui o reino mineral, só tem em si 
uma força mecânica.  As plantas,  ainda 
que  compostas  de  matéria  inerte,  são 
dotadas de vitalidade. Os animais, também 
compostos de matéria  inerte e igualmente 
dotados  de  vitalidade,  possuem,  além 
disso,  uma  espécie  de  inteligência 
instintiva, limitada, e a consciência de sua 
existência  e  de  suas  individualidades.  O 
homem, tendo tudo o que há nas plantas e 
nos animais, domina todas as outras classes 
por  uma  inteligência  especial,  indefinida, 
que lhe dá a consciência do seu futuro,  a 
percepção  das  coisas  extramateriais  e  o 
conhecimento de Deus. (47)

Levando-se em conta essa explicação de Allan 

56



Kardec,  pode-se  deduzir  que  encontramos  as 

seguintes características dos seres em cada um dos 

reinos:

• a)  no reino mineral:  matéria  inerte  que só 

tem em si a força mecânica;

• b) no reino vegetal: matéria inerte e dotados 

de vitalidade;

• c)  no reino animal:  matéria inerte,  dotados 

de vitalidade e inteligência instintiva, ou seja, 

inteligência rudimentar;

• d)  “no  reino  hominal”:  matéria  inerte, 

dotados  de  vitalidade,  instinto  e  inteligência 

especial.

A matéria inerte é comum a todos os reinos, 

possivelmente, seja ela o elo que promove a ligação 

entre eles, e que faz com que haja sentido no “tudo 

na  natureza  se  encadeia”  (48),  conforme  dito, 

repetidas vezes, por Allan Kardec. Resumidamente, 

temos tudo isso no seguinte quadro:

57



Dentro dessas explicações, que parecem ser as 

mesmas  anteriores,  talvez  mais  explícitas, 

deduzimos que, para Allan Kardec, somente a partir 

do reino animal é que existe inteligência, portanto, 

nessa  fase  de  seus  conhecimentos,  o  princípio 

inteligente iniciar-se-ia nesse ponto a sua escalada 

evolutiva; porém, não podemos deixar de ressaltar 

que, mais ao final de sua vida, ele afirmou que as 

plantas possuem instinto, ou seja, elas também têm 

uma  inteligência  rudimentar,  o  que  aqui  ele  só 

atribuiu aos animais.

Allan Kardec continua insistindo no assunto:

58



586.  Têm as plantas consciência de que  
existem?

“Não, pois que não pensam; só têm 
vida orgânica”.

589. Algumas plantas, como a sensitiva e  
a  dioneia,  por  exemplo,  executam 
movimentos  que  denotam  grande 
sensibilidade  e,  em  certos  casos,  uma 
espécie  de  vontade,  conforme  se  observa 
na segunda, cujos lóbulos apanham a mosca  
que  sobre  ela  pousa  para  sugá-la,  
parecendo que urde uma armadilha com o  
fim de capturar e matar aquele inseto. São  
dotadas  essas  plantas  da  faculdade  de 
pensar? Têm vontade e formam uma classe  
intermediária  entre  a  Natureza  vegetal  e  
Natureza animal? Constituem a transição de  
uma para outra?

“Tudo em a Natureza é transição, por isso 
mesmo que uma coisa não se assemelha a 
outra e, no entanto, todas se prendem umas 
às  outras.  As plantas não pensam; por 
conseguinte carecem de vontade. Nem a 
ostra que se abre, nem os zoófitos pensam: 
têm apenas um instinto cego e natural.” (49)

As plantas, seres animados, que pertencem ao 

reino  vegetal  não  pensam,  têm  apenas  vida 

orgânica, o que, em outras palavras, significa dizer 

59



que lhes falta a manifestação plena da inteligência, 

pois está só se produz quando se une o pensamento 

com a vontade de atuar.

Será interessante registrar  a  nota explicativa 

que o tradutor Evandro Noleto inseriu a respeito da 

resposta  à  questão  586:  “Na  2ª  edição  francesa 

(1860),  esta resposta estava assim redigida:  ‘Não;  

elas  não  pensam.  Só  têm  a  vida  orgânica  e 

intuitiva.’” (50)

Acreditamos que Allan  Kardec,  de uma certa 

forma,  ao  estabelecer  uma  comparação  entre  as 

plantas  e  os  animais  intermediários  entre  o  reino 

vegetal e animal – ostras e zoófitos – os quais ele diz 

possuírem  uma  inteligência  rudimentar, 

indiretamente, está atribuindo a elas – as plantas – 

um instinto, o que confirmaria a sua afirmativa em A 

Gênese,  de  que  elas  possuem  um  instinto 

rudimentar.

Em  A Gênese,  no  capítulo  “III  –  O bem e o 

mal”,  ao falar  da “Destruição dos seres vivos,  uns 

pelos outros”, Allan Kardec dá a seguinte explicação:

60



21.  A  verdadeira  vida,  tanto  do 
animal  como  do  homem, não  está  no 
invólucro corporal, assim como não está no 
vestuário;  ela  está  no  princípio 
inteligente  que  preexiste  e  sobrevive 
ao corpo.  Esse  princípio  tem necessidade 
do corpo para se desenvolver pelo trabalho 
que  ele  tem que  realizar  sobre  a  matéria 
bruta. O corpo se desgasta nesse trabalho, 
mas  o  espírito  não,  ao  contrário,  sai  dele 
cada  vez  mais  forte,  mais  lúcido  e  mais 
capaz. […].

22.  Uma  primeira  utilidade,  que  se 
apresenta,  dessa  destruição,  sem  dúvida 
puramente  física,  é  esta:  os  corpos 
orgânicos só se mantêm com a ajuda das 
matérias  orgânicas,  só  estas  contêm  os 
elementos  nutritivos  necessários  à  sua 
transformação.  Como  os  corpos, 
instrumentos de ação para o princípio 
inteligente,  têm  necessidade  de  ser 
constantemente  renovados,  a 
Providência faz com que sirvam à sua mútua 
manutenção;  é  por  isso  que  os  seres  se 
alimentam uns dos outros. Então, é o corpo 
que  se  alimenta  do  corpo,  mas  o  espírito 
não é  destruído  nem alterado;  ele  apenas 
fica despojado do seu envoltório. (51)

24.  Nos seres  inferiores  da  criação, 
naqueles  em  que  o  senso  moral  não 
existe, em que a inteligência ainda não 
substituiu o instinto,  a  luta só pode ter 

61



por  objetivo  a  satisfação  de  uma 
necessidade  material.  Ora,  uma  das 
necessidades materiais mais imperiosas é a 
da  alimentação.  Assim,  eles  lutam 
unicamente  para  viver,  isto  é,  para 
conseguir  ou  defender  uma presa,  porque 
não  poderiam  ser  estimulados  para  um 
objetivo  mais  elevado.  É  nesse  primeiro 
período  que  a  alma  se  elabora  e  se 
ensaia para a vida. Quando ela alcança o 
grau de maturidade necessária para a sua 
transformação,  recebe  de  Deus  novas 
faculdades: o livre-arbítrio e o senso moral, 
em uma palavra, a centelha divina, que dão 
um  novo  rumo  aos  seus  pensamentos, 
dotando-a  de  novas  aptidões  e  novas 
percepções. (52)

Ao  Allan  Kardec  citar  somente  os  animais, 

considerados  irracionais,  e  os  homens  como  os 

detentores do princípio inteligente, acreditamos que 

isso reflete a crença anterior de que nos reinos em 

que eles se enquadram – animal e hominal –, é que 

os seres possuem o princípio inteligente.

Um  ponto  importante  que  merece  ser 

ressaltado  é  o  fato  de  que  os  corpos  “têm 

necessidade  de  ser  constantemente  renovados”,  o 

que, certamente, acontece com a sua morte. E aí o 

62



ciclo  “nascer,  crescer,  reproduzir-se  e  morrer”, 

tantas vezes por nós citado, fica evidenciado.

E, querendo tornar as coisas ainda mais claras, 

em  O Livro  dos  Espíritos,  Allan  Kardec  volta  à 

carga:

607.  Dissestes  (190)  que  o  estado  da 
alma  do  homem,  na  sua  origem, 
corresponde  ao estado da infância na vida  
corporal,  que  sua  inteligência  apenas 
desabrocha e se ensaia para a vida.  Onde 
passa o Espírito essa primeira fase do  
seu desenvolvimento?

“Numa  série  de  existências  que 
precedem  o  período  a  que  chamais 
Humanidade”.

a)  –  Parece  que,  assim,  se  pode 
considerar  a  alma  como  tendo  sido  o  
princípio inteligente dos seres inferiores da  
criação, não?

“Já  não  dissemos  que  todo  em  a 
Natureza  se  encadeia e  tende  para  a 
unidade?  Nesses  seres,  cuja  totalidade 
estais longe de conhecer, é que o princípio 
inteligente se elabora, se individualiza 
pouco a pouco e se ensaia para a vida, 
conforme  acabamos  de  dizer.  É,  de  certo 
modo, um trabalho preparatório, como o 

63



da  germinação,  por  efeito  do  qual  o 
princípio  inteligente  sofre  uma 
transformação e se torna Espírito. Entra 
então  no  período  da  humanização, 
começando a ter consciência do seu futuro, 
capacidade de distinguir o bem do mal e a 
responsabilidade  dos  seus  atos.  Assim,  à 
fase da infância se segue a da adolescência, 
vindo depois a da juventude e da madureza. 
Nessa  origem,  coisa  alguma  há  de 
humilhante  para  o  homem.  Sentir-se-ão 
humilhados  os  grandes  gênios  por  terem 
sido  fetos  informes  nas  entranhas  que  os 
geraram? Se alguma coisa há que lhe seja 
humilhante,  é  a  sua  inferioridade  perante 
Deus  e  sua  impotência  para  lhe  sondar  a 
profundeza dos desígnios e para apreciar a 
sabedoria das leis que regem a harmonia do 
Universo.  Reconhecei  a  grandeza  de  Deus 
nessa admirável harmonia, mediante a qual 
tudo é solidário na Natureza. Acreditar 
que Deus haja feito, seja o que for, sem 
um fim, e criado seres inteligentes sem 
futuro, fora blasfemar da Sua bondade, que 
se  estende  por  sobre  todas  as  suas 
criaturas”. (53)

Se  não  estivermos  de  todo  enganados, 

acreditamos  que  ao  dizer  “os  seres  inferiores  da 

criação”  Allan  Kardec  estaria  referindo-se 

especialmente  aos  animais,  assim  como  a  sua 

64



menção  aos  “seres  inteligentes  sem  futuro”, 

conforme acabamos de explicar, logo acima, quando 

comentamos o trecho de A Gênese, do capítulo “III – 

O  bem  e  o  mal”;  porém,  nessa  mesma  obra, 

conforme já repetidas vezes dissemos, Allan Kardec 

atribui às plantas uma inteligência rudimentar.

Buscando-se, novamente, a questão 136a, pela 

sua importância já, anteriormente, destacada, vemos 

que  a  hipótese  do  princípio  inteligente  no  mineral 

seria, s.m.j., de todo improvável, porquanto: “A vida 

orgânica pode animar um corpo sem alma, mas  a 

alma não pode habitar  um corpo privado de 

vida orgânica.” (54) Ora, o que falta no mineral é, 

justamente, a vida orgânica, por isso não tem alma, 

ou seja, um princípio inteligente que o anime.

Na  Revista  Espírita  1868,  no  mês  de 

setembro, Allan Kardec no artigo “A alma da Terra” 

tece alguns comentários sobre a crença de alguns de 

que a Terra teria uma alma, que são de interesse ao 

nosso estudo. Vejamos:

[…]  A  Terra  é  um  ser  vivo?  Sabemos 
que certos filósofos, mais sistemáticos do 

65



que práticos, consideram a Terra e todos os 
planetas como seres animados, fundando-
se sobre o princípio de que tudo vive 
na  Natureza,  desde  o  mineral  até  o 
homem.  De  início,  cremos  que  há  uma 
diferença  capital  entre  o  movimento 
molecular de atração e de repulsão, de 
agregação  e  de  desagregação  do 
mineral e o princípio vital da planta; há 
efeitos  diferentes  que  acusam  causas 
diferentes,  ou,  pelo  menos,  uma 
modificação profunda na causa primeira, se 
ela for única. (Gênese, cap. X, nº 16 a 19.)

Mas admitamos por um instante que 
o princípio da vida tenha sua fonte no 
movimento  molecular, não  se  poderia 
contestar que seja mais rudimentar ainda no 
mineral do que na planta; ora, daí a uma 
alma  cujo  atributo  essencial  é  a 
inteligência,  a  distância  é  grande; 
ninguém, cremos, pensou em dotar um 
calhau  ou  um  pedaço  de  ferro  da 
faculdade  de  pensar,  de  querer  e  de 
compreender. Mesmo  fazendo  todas  as 
concessões possíveis  a  esse sistema,  quer 
dizer, em nos colocando no ponto de vista 
daqueles  que  confundem  o  princípio  vital 
com a alma propriamente dita.  A alma do 
mineral não estaria senão no estado de 
germe latente,  uma vez que nele não 
se revela por nenhuma manifestação.

Um  fato  não  menos  patente  do  que 
aquele  que  acabamos  de  falar  é  que  o 

66



desenvolvimento orgânico está sempre 
em relação com o desenvolvimento do 
princípio  inteligente;  o  organismo  se 
completa  à  medida  que  as  faculdades  da 
alma  se  multiplicam.  A  escala  orgânica 
segue  constantemente,  em  todos  os 
seres,  a  progressão  da  inteligência, 
desde o pólipo até o homem; e isso não 
poderia ser de outra maneira, uma vez 
que  falta  à  alma  um  instrumento 
apropriado à  importância  das  funções 
que ela deve preencher. De que serviria à 
ostra ter a inteligência do macaco sem os 
órgãos necessários à sua manifestação? Se, 
pois, a Terra fosse um ser animado servindo 
de  corpo  a  uma alma especial,  esta  alma 
deveria ser ainda mais rudimentar do que a 
do  pólipo,  uma  vez  que  a  Terra  não  tem 
mesmo a vitalidade da planta, ao passo que, 
pelo  papel  que  se  atribui  a  essa  alma, 
sobretudo na teoria da incrustação, dela se 
faz  um  ser  dotado  de  razão  e  do  livre 
arbítrio mais completo, um Espírito superior, 
em uma palavra, o que não é nem racional, 
nem conforme a lei geral, porque jamais o 
Espírito foi mais aprisionado e mais dividido. 
A ideia da alma da Terra, entendida nesse 
sentido, tão bem quanto aquela que faz da 
Terra  um animal,  deve,  pois,  ser  alinhada 
entre  as  concepções  sistemáticas  e 
quiméricas. (55)

Desses  argumentos  de  Allan  Kardec, 

67



ressaltam-nos,  por  evidentes,  quatro  pontos 

importantes, quais sejam:

1º)  estabelece  uma  diferença  entre  o 

movimento  molecular  de  atração  e  de 

repulsão, de agregação e de desagregação do 

mineral e o princípio vital da planta, o que de 

certa  forma  é  diferenciá-los  no  aspecto  de 

terem vida;

2º) que o princípio da vida não tem a mesma 

fonte  que  o  movimento  molecular  e  nem do 

princípio inteligente;

3º) que um calhau (56)  ou um pedaço de ferro 

tenham a faculdade de pensar, de querer e de 

compreender;

4º) que o progresso da inteligência é atributo 

dos seres da escala orgânica, desde o pólipo 

(57)  até  o  homem,  ficando,  portanto,  de  fora 

dessa lei os seres inorgânicos, entre os quais 

se encontram os minerais.

Para  nós,  todos  esses  pontos  corroboram  a 

hipótese de que o princípio inteligente não estagiaria 

68



no mineral,  porquanto, conforme várias vezes dito, 

ele faz parte dos seres inorgânicos. Dessa fala acima 

ainda destacamos o que consta neste trecho:

Mas admitamos por um instante que 
o princípio da vida tenha sua fonte no 
movimento  molecular,  não  se  poderia 
contestar  que  seja  mais  rudimentar 
ainda no mineral do que na planta; ora, 
daí a uma alma cujo atributo essencial 
é a inteligência, a distância é grande; 
ninguém,  cremos,  pensou  em dotar  um 
calhau  ou  um  pedaço  de  ferro  da 
faculdade  de  pensar,  de  querer  e  de 
compreender.  Mesmo  fazendo  todas  as 
concessões possíveis  a  esse sistema,  quer 
dizer, em nos colocando no ponto de vista 
daqueles  que  confundem  o  princípio  vital 
com a alma propriamente dita.  A alma do 
mineral não estaria senão no estado de 
germe latente,  uma vez que nele não 
se  revela  por  nenhuma  manifestação. 
(58)

Pelo que se vê, Allan Kardec não aceitava que 

o mineral tivesse alma, porquanto não diria “mesmo 

fazendo  todas  as  concessões  possíveis”  para 

arrematar “a alma do mineral não estaria senão no  

estado  de  germe latente”,  o  “não  estaria”  é  uma 

69



condicional,  não  uma  afirmação  de  que  pensava 

assim.

Observarmos que, já no início desse parágrafo, 

ele se coloca como alguém que não comungava com 

essa  ideia  ao  dizer  “mas  admitamos  por  um 

instante”, para logo a seguir concluir taxativamente: 

“ora,  daí  a  uma  alma  cujo  atributo  essencial  é  a  

inteligência, a distância é grande”.

Há, é certo, uma coisa comum aos três reinos – 

mineral, vegetal e animal – é que, em todos eles, os 

elementos químicos, que formam as suas matérias, 

são  os  mesmos,  variando,  obviamente,  nas  suas 

combinações, não temos dúvida de que é aqui que 

se  aplica  o  “tudo  se  encadeia  na  natureza”.  Esse 

tema será visto mais à frente.

Em  A Gênese,  no  capítulo  “VI  –  Astronomia 

Geral (59)”, no tópico “A criação universal”, podemos 

ainda encontrar algo, tratando o reino mineral como 

“criatura”:

18.  Esse fluido penetra todos os corpos 
como um imenso oceano. É nele que reside 
o princípio vital que dá origem à vida 

70



dos seres, perpetuando-a em cada mundo 
conforme  a  sua  condição,  princípio  em 
estado latente que dorme lá onde a voz de 
um  ser  não  o  chama.  Cada  criatura 
mineral,  vegetal,  animal  ou  qualquer 
outra  –  uma  vez  que  existem  muitos 
outros reinos naturais, de cuja existência 
sequer  suspeitamos  –  sabe,  em  virtude 
desse  princípio  vital  universal,  adequar  as 
condições  de  sua  existência  e  de  sua 
duração.

As moléculas do mineral têm a soma 
dessa  vida,  do  mesmo  modo  que  a 
semente e o embrião, e se agrupam, como 
no  organismo,  em  figuras  simétricas  que 
constituem os indivíduos.

É  importante  que  nos  compenetremos 
desta  noção:  a  matéria  cósmica  primitiva 
estava  revestida  não  só  das  leis  que 
asseguram a estabilidade dos mundos, mas 
também  do  princípio  vital  universal  que 
forma  gerações  espontâneas  em  cada 
mundo,  à medida  que  se  manifestam  as 
condições de existência sucessiva dos seres, 
e quando soa a hora do aparecimento dos 
filhos da vida, durante o período criador.

Assim  se  efetua  a  criação  universal.  É 
exato, portanto, dizer-se que, uma vez que 
as operações da Natureza são a expressão 
da vontade divina, Deus sempre criou, cria 
incessantemente e sempre criará. (60)

71



O  problema,  que  reside  aqui,  é  que  Allan 

Kardec fez questão de fazer a seguinte observação:

Este capítulo foi textualmente extraído de 
uma  série  de  comunicações  ditadas  à 
Sociedade  Espírita  de  Paris,  em  1862  e 
1863, sob o título – Estudos uranográficos e 
assinadas GALILEU. Médium: C. F. (61)

O que nos leva a crer que, dessa forma, ele 

deixa claro que o assunto não havia passado pelo 

Controle Universal  do Ensino dos Espíritos –  CUEE; 

por  isso,  deveria  ser  tratado  como  hipótese,  não 

como verdade doutrinária.

Aliás, Allan Kardec já advertia na Introdução de 

A Gênese, de que nem tudo constante nessa obra 

era provindo dos Espíritos, porquanto havia…

[…]  algumas  teorias  ainda  hipotéticas, 
que tivemos o cuidado de indicar como tais, 
e  que  devem  ser  consideradas  como 
opiniões  pessoais,  até  que  tenham  sido 
confirmadas ou contestadas,  a  fim de que 
não  fazer  pesar  a  responsabilidade  delas 
sobre a Doutrina. (62)

72



Aliado  a  isso,  temos  ainda  em  As  Forças 

Naturais  Desconhecidas a  opinião  do  próprio 

Camille  Flammarion,  o  médium  citado,  que  não 

demonstra  nenhuma  confiança  nas  comunicações 

recebidas por ele:

Naquelas  reuniões  na  Sociedade 
Parisiense de Estudos Espíritas, escrevi, por 
meu  lado,  páginas  sobre  astronomia, 
assinadas  “Galileu”.  Essas  comunicações 
ficavam no escritório da sociedade, e Allan 
Kardec  publicou-as  em  1867,  sob  o  título 
Uranographie  génerale (Uranografia 
Geral),  em seu livro intitulado  La Genèse 
(Gênese) (do  qual  conservei  um  dos 
primeiros exemplares, com a dedicatória do 
autor).  Essas páginas sobre astronomia 
nada  me  ensinaram.  Não  tardei  em 
concluir  que  elas  eram apenas  o  eco 
daquilo que eu sabia e que Galileu nada 
tinha a  ver  com aquilo.  Era  como uma 
espécie  de  sonho  acordado.  Além  disso, 
minha mão parava quando eu pensava em 
outros  assuntos.  (63)  (grifo  dos  títulos  das 
obras são do original)

Um pouco mais à frente, ainda em A Gênese, 

no capítulo  “VI  –  Uranografia geral”,  item 19 –  “A 

criação  universal”,  encontramos  esta  outra 

73



afirmação do Espírito Galileu:

Àqueles  que  estão  religiosamente 
desejosos de conhecer,  e  que se mostram 
humildes perante Deus, eu direi, suplicando-
lhes  que  não  baseiem  nenhuma  teoria 
prematura  sobre  minhas  palavras:  o 
espírito só recebe a iluminação divina, 
que lhe dá,  ao mesmo tempo que o livre-
arbítrio  e a  consciência,  a noção dos seus 
altos destinos,  após haver passado pela 
série  divinamente  fatal  dos  seres 
inferiores,  entre  os  quais  se  elabora 
lentamente  a  obra  da  sua 
individualidade. É somente a partir do dia 
em que o Senhor imprime sobre sua fronte 
seu  augusto  cunho,  que  o  espírito  toma 
lugar entre as humanidades. (64)

Acreditamos  que  para  o  próprio  Camille 

Flammarion a designação seres inferiores se refere 

aos seres vivos.  Para corroborar  isso,  trazemos da 

sua obra filosófica Deus na Natureza, os seguintes 

trechos:

[…]  Pela  troca  perpétua,  operante  em 
todos os seres da Natureza e que  a todos 
os  encadeia  sob  o  império  de  uma 
comunhão substancial , pela comunicação 

74



permanente  das  coisas  entre  si,  da 
atmosfera com as plantas e todos os seres 
que respiram, das plantas com os animais, 
da  água  com  todas  as  substâncias 
organizadas, pela nutrição e assimilação que 
perpetuam  a  cadeia  das  existências,  as 
moléculas  entram nos  corpos  e  deles 
saem,  mudam  de  proprietário  a  cada 
instante, mas conservam essencialmente a 
natureza intrínseca. […]. (65)

As leis da Natureza regem o movimento 
dos  átomos  nos  seres  vivos,  como  nos 
inorgânicos:  a  mesma  molécula  passa 
sucessivamente do mineral ao vegetal 
e  ao  animal, neles  incorporando-se 
segundo  as  leis  que  organizam  todas  as 
coisas. (66) 

E contudo, a verdadeira realidade é que a 
vida  de  todos  os  seres  terrícolas  – 
homens,  animais  e  plantas –  é  uma  e 
única, sujeita a um mesmo sistema, tendo 
por ambiente o ar e por base o solo. […]. (67)

Interessante  é  que,  das  transcrições  acima, 

podemos também deduzir que e “tudo se encadeia” 

se  relaciona  às  moléculas  e  não  ao  princípio 

inteligente,  a  não  ser  que  a  nossa  interpretação 

esteja equivocada.

75



Vamos transcrever de  O Livro dos Espíritos 

várias perguntas e respectivas respostas, pelas quais 

a evolução do princípio inteligente é tratada somente 

em relação aos animais,  portanto,  foram excluídos 

do processo os minerais e os vegetais:

23. Que é o Espírito?

“O princípio inteligente do Universo”.

79. Pois que há dois elementos gerais no 
Universo:  o  elemento  inteligente  e  o  
elemento material, poder-se-á dizer que os  
Espíritos  são  formados  do  elemento 
inteligente, como os corpos inertes o são do  
elemento material?

“Evidentemente.  Os  Espíritos  são  a 
individualização  do  princípio  inteligente, 
como  os  corpos  são  a  individualização  do 
princípio  material.  A  época  e  o  modo  por 
que  essa  formação  se  operou  é  que  são 
desconhecidos”.

593.  Poder-se-á dizer que os animais só  
obram por instinto?

“Ainda aí há um sistema. É verdade que 
na  maioria  dos  animais  domina o  instinto. 
Mas, não vês que muitos obram denotando 
acentuada vontade? É que têm inteligência, 
porém limitada”.

76



Não  se  poderia  negar  que,  além  de 
possuírem  o  instinto,  alguns  animais 
praticam atos combinados,  que denunciam 
vontade de operar em determinado sentido 
e de acordo com as circunstâncias. Há, pois, 
neles, uma espécie de inteligência, mas cujo 
exercício  quase  que  se  circunscreve  à 
utilização dos meios de satisfazerem às suas 
necessidades  físicas  e  de  proverem  à 
conservação própria. […].

597.  Pois que os animais possuem uma 
inteligência que lhes faculta certa liberdade  
de  ação,  haverá  neles  algum  princípio  
independente da matéria?

“Há e que sobrevive ao corpo”.

597. a)  – Será esse princípio uma alma 
semelhante à do homem?

“É  também  uma  alma,  se  quiserdes, 
dependendo  isto  do  sentido  que  se  der  a 
esta palavra. É, porém, inferior à do homem. 
Há entre a alma dos animais e a do homem 
distância equivalente à que medeia entre a 
alma do homem e Deus”.

598.  Após a morte, conserva a alma dos  
animais  a  sua  individualidade  e  a  
consciência de si mesma?

“Conserva sua individualidade; quanto à 
consciência  do  seu  eu,  não.  A  vida 
inteligente  lhe  permanece  em  estado 

77



latente”.

599. À alma dos animais é dado escolher  
a espécie de animal em que encarne?

“Não, pois que lhe falta livre-arbítrio”.

601.  Os animais estão sujeitos,  como o  
homem, a uma lei progressiva?

“Sim;  e  daí  vem  que  nos  mundos 
superiores,  onde  os  homens  são  mais 
adiantados,  os  animais  também  o  são, 
dispondo  de  meios  mais  amplos  de 
comunicação. São sempre, porém, inferiores 
ao  homem  e  se  lhe  acham  submetidos, 
tendo  neles  o  homem  servidores 
inteligentes”.

Nada  há  nisso  de  extraordinário, 
tomemos  os  nossos  mais  inteligentes 
animais,  o  cão,  o  elefante,  o  cavalo,  e 
imaginemo-los  dotados  de  uma 
conformação  apropriada  a  trabalhos 
manuais. Que não fariam sob a direção do 
homem?

604.  a)  –  A  inteligência  é  então  uma 
propriedade comum, um ponto de contacto  
entre a alma dos animais e a do homem?

“É,  porém  os  animais  só  possuem  a 
inteligência da vida material. No homem, a 
inteligência proporciona a vida moral”.

606.  a)  –  Então,  emanam de um único  

78



princípio a inteligência do homem e a dos  
animais?

“Sem dúvida alguma, porém, no homem, 
passou  por  uma  elaboração  que  a  coloca 
acima da que existe no animal”.

610. Ter-se-ão enganado os Espíritos que 
disseram constituir o homem um ser à parte  
na ordem da criação?

“Não,  mas  a  questão  não  fora 
desenvolvida.  Demais,  há  coisas  que  só  a 
seu  tempo  podem  ser  esclarecidas.  O 
homem é, com efeito, um ser à parte, visto 
possuir  faculdades  que  o  distinguem  de 
todos  os  outros  e  ter  outro  destino.  A 
espécie humana é a que Deus escolheu para 
a  encarnação  dos  seres  que  podem 
conhecê-Lo”.

612.  Poderia  encarnar  num  animal  o  
Espírito que animou o corpo de um homem?

“Isso  seria  retrogradar  e  o  Espírito  não 
retrograda.  O  rio  não  remonta  à  sua 
nascente”. (68)

Não reproduzimos as questões 607 e 607a, por 

já terem sido mencionadas. Além dessas questões, 

outras mais nós tratamos em nosso livro Alma dos 

Animais: estágio anterior da alma humana?, o 

79



qual sugerimos ao leitor, caso tenha interesse, a sua 

leitura.

Voltamos a lembrar o fato de que Allan Kardec, 

em A Gênese, atribuiu às plantas o instinto, ou seja, 

uma  inteligência  rudimentar,  ponto  que  não 

podemos  jamais  esquecer  pois  é  nela  que  o 

Codificador expressa a sua última posição sobre o 

tema.

E, finalizando, as transcrições, em O Livro dos 

Espíritos, temos a questão 613, que merece alguns 

comentários de nossa parte, razão pela qual não a 

incluímos na lista logo acima.

613.  Embora  de  todo  errônea,  a  ideia  
ligada à  metempsicose  não  terá  resultado  
do sentimento intuitivo que o homem possui  
de suas diferentes existências?

“Nessa, como em muitas outras crenças, 
se  depara  esse  sentimento  intuitivo.  O 
homem,  porém,  o  desnaturou,  como 
costuma fazer com a maioria de suas ideias 
intuitivas.”

Seria  verdadeira  a  metempsicose,  se 
indicasse  a  progressão da  alma,  passando 
de  um  estado  a  outro  superior,  onde 
adquirisse  desenvolvimentos  que  lhe 

80



transformassem a natureza. É, porém, falsa 
no sentido de transmigração direta da alma 
do animal para o homem e reciprocamente, 
o  que  implicaria  a  ideia  de  uma 
retrogradação, ou de fusão. Ora, o fato de 
não  poder  semelhante  fusão  operar-se, 
entre os seres corporais das duas espécies, 
mostra  que  estas  são  de  graus 
inassimiláveis,  devendo  dar-se  o  mesmo 
com relação aos espíritos que as animam. 
Se um mesmo Espírito  as  pudesse animar 
alternativamente,  haveria,  como 
consequência, uma identidade de natureza, 
traduzindo-se  pela  possibilidade  da 
reprodução material.

A reencarnação, como os Espíritos a 
ensinam,  se  funda,  ao  contrário,  na 
marcha  ascendente  da  Natureza  e  na 
progressão do homem, dentro  da sua 
própria  espécie,  o  que  em  nada  lhe 
diminui a dignidade. O que o rebaixa é o 
mau  uso  que  ele  faz  das  faculdades  que 
Deus lhe outorgou para que progrida. Seja 
como for, a ancianidade e a universalidade 
da doutrina da metempsicose e, bem assim, 
a  circunstância  de  a  terem  professado 
homens eminentes provam que o princípio 
da  reencarnação  se  radica  na  própria 
Natureza.  Antes,  pois,  constituem 
argumentos  a  seu  favor,  que  contrários  a 
esse princípio.

O  ponto  inicial  do  Espírito  é  uma 

81



dessas  questões  que  se  prendem  à 
origem  das  coisas  e  de  que  Deus 
guarda o segredo. Dado não é ao homem 
conhecê-las  de  modo  absoluto,  nada  mais 
lhe  sendo  possível  a  tal  respeito  do  que 
fazer  suposições,  criar  sistemas  mais  ou 
menos prováveis. Os próprios Espíritos longe 
estão de tudo saberem e, acerca do que não 
sabem,  também  podem  ter  opiniões 
pessoais mais ou menos sensatas. É assim, 
por  exemplo,  que  nem  todos  pensam  da 
mesma forma quanto às relações existentes 
entre  o  homem  e  os  animais.  Segundo 
uns,  o  Espírito  não  chega  ao  período 
humano  senão  depois  de  se  haver 
elaborado  e  individualizado  nos 
diversos graus dos seres inferiores da 
Criação. Segundo outros, o Espírito do 
homem teria pertencido sempre à raça 
humana, sem passar pela fieira animal. 
O  primeiro  desses  sistemas  apresenta  a 
vantagem de assinar um alvo ao futuro dos 
animais, que formariam então os primeiros 
elos  da  cadeia  dos  seres  pensantes.  O 
segundo  é  mais  conforme  à  dignidade  do 
homem  e  pode  resumir-se  da  maneira 
seguinte:

As  diferentes  espécies  de  animais 
não  procedem  intelectualmente  umas 
das outras, mediante progressão. Assim, 
o  espírito  da  ostra  não  se  torna 
sucessivamente o do peixe, do pássaro, do 
quadrúpede  e  do  quadrúmano.  Cada 

82



espécie constitui, física e moralmente, 
um  tipo  absoluto,  cada  um  de  cujos 
indivíduos  haure  na  fonte  universal  a 
quantidade do princípio inteligente que 
lhe  seja  necessário,  de  acordo  com  a 
perfeição de seus órgãos e com o trabalho 
que tenha  de  executar  nos  fenômenos  da 
Natureza,  quantidade  que  ele,  por  sua 
morte,  restitui ao reservatório donde a 
tirou. Os dos mundos mais adiantados que 
o nosso (ver n° 188) constituem igualmente 
raças distintas, apropriadas às necessidades 
desses mundos e ao grau de adiantamento 
dos homens, cujos auxiliares eles são, mas 
de modo nenhum procedem das da Terra, 
espiritualmente falando. Outro tanto não se 
dá com o homem. Do ponto de vista físico, 
este forma evidentemente um elo da cadeia 
dos seres vivos: porém, do ponto de vista 
moral, há, entre o animal e o homem, 
solução  de  continuidade.  O  homem 
possui, como propriedade sua, a alma 
ou  Espírito,  centelha  divina  que  lhe 
confere  o  senso  moral  e  um  alcance 
intelectual de que carecem os animais 
e  que  é  nele  o  ser  principal,  que 
preexiste  e  sobrevive  ao  corpo, 
conservando sua individualidade.  Qual 
a origem do Espírito? Onde o seu ponto 
inicial?  Forma-se  do  princípio 
inteligente  individualizado?  Tudo  isso 
são  mistérios  que  fora  inútil  querer 
devassar  e  sobre  os  quais,  como 
dissemos, nada mais se pode fazer do 

83



que  construir  sistemas.  O  que  é 
constante, o que ressalta do raciocínio e da 
experiência é a sobrevivência do Espírito, a 
conservação de sua individualidade após a 
morte,  a  progressividade  de  suas 
faculdades, seu estado feliz ou desgraçado 
de  acordo  com  o  seu  adiantamento  na 
senda do bem e todas as verdades morais 
decorrentes deste princípio.

Quanto às relações misteriosas que 
existem entre o homem e os animais, 
isso, repetimos, está nos segredos de 
Deus,  como  muitas  outras  coisas,  cujo 
conhecimento  atual  nada importa ao nosso 
progresso  e  sobre  as  quais  seria  inútil 
determo-nos. (69)

Os Espíritos da Codificação ao afirmarem que 

“na  progressão  do  homem,  dentro  da  sua  própria  

espécie”,  deixam  claro  que  não  admitem  a 

possibilidade  do  Espírito  humano  reencarnar  em 

alguma  espécie  anterior,  uma  vez  que  a  sua 

progressão é ascendente.

Além disso,  não é  a  primeira  fez  que se  diz 

sobre  não  se  saber  o  ponto  inicial  do  Espírito, 

segredo  que  somente  os  Espíritos  puros  podem 

acessar.

84



Das  duas  hipóteses  acima  levantadas,  Allan 

Kardec coloca-se a favor de uma delas, exatamente 

a que dá um destino digno aos “diversos graus dos 

seres  inferiores  da  Criação”,  colocando  como 

vantagem  o  fato  de  dar  um  “alvo  ao  futuro  dos 

animais, que formariam então os primeiros elos da 

cadeia dos seres pensantes”, portanto, ressalvando 

um equívoco  de interpretação de nossa  parte,  ele 

admite o início da evolução do princípio inteligente 

no reino animal.

Na  afirmação  de  que  “o  que  em  nada  lhe 

diminui a dignidade”, Allan Kardec só pode ter dito 

isso se considerasse o animal como estágio anterior 

do  princípio  inteligente  que  hoje  habita  um  ser 

humano.

Em  A  Gênese, no  capítulo  “XI  –  Gênese 

Espiritual”,  quando  trata  da  “Hipótese  sobre  a 

origem  do  corpo  humano”,  também  encontramos 

isso:

15.  Da semelhança de formas exteriores 
que existe entre o corpo do homem e o do 
macaco, alguns fisiologistas concluíram que 
o primeiro é apenas uma transformação do 

85



segundo.  Nisso  não  há  nada  de 
impossível,  nem  que,  se  assim  for, 
afete a dignidade do homem. Corpos de 
macacos podem muito bem ter servido de 
vestimenta aos primeiros espíritos humanos, 
necessariamente  pouco  adiantados,  que 
tenham  vindo  encarnar  na  Terra,  essas 
vestimentas  foram as  mais  apropriadas às 
suas  necessidades  e  mais  adequadas  ao 
exercício das suas faculdades que o corpo 
de qualquer outro animal.  Ao invés de ser 
feita  uma  vestimenta  especial  para  o 
espírito,  ele  teria  achado  uma  pronta. 
Vestiu-se  então  da  pele  do  macaco,  sem 
deixar de ser espírito humano, assim como o 
homem, não raro, se veste com a pele de 
certos animais  sem por  isso deixar  de ser 
homem.

Fique bem entendido  que se  trata  aqui 
apenas  de  uma  hipótese,  que  de  modo 
algum é colocada como um princípio,  mas 
apresentada  apenas  para  mostrar  que  a 
origem  do  corpo  não  prejudica  o  espírito, 
que é o ser principal, e que a semelhança do 
corpo do homem com o corpo do macaco 
não implica em paridade entre o seu espírito 
e o do macaco. (70)

O homem como transformação do animal não 

é admitido; porém, porta aberta ao Espírito (princípio 

inteligente) que a ambos anima, este sim, pode ir do 

86



que está temporariamente num grau inferior ao que 

já está num grau mais elevado.

Encontramos  ainda  em  A  Gênese,  no 

“Capítulo X – Gênese orgânica”, no tópico “O homem 

corpóreo”, algo bem interessante:

27.  Por  pouco  que  se  observe  a 
escala dos seres vivos, sob o ponto de 
vista do organismo, somos forçados a 
reconhecer  que,  desde  o  líquen  até  a 
árvore, e desde o zoófito até o homem,  há 
uma  cadeia  que  se  eleva 
gradativamente,  sem  solução  de 
continuidade, e da qual  todos os elos 
têm  um  ponto  de  contato  com  o  elo 
precedente.  Acompanhando-se  passo  a 
passo a escala dos seres, pode-se dizer que 
cada  espécie  é  um aperfeiçoamento,  uma 
transformação  da  espécie  imediatamente 
inferior. Uma vez que o corpo do homem, no 
que  respeita  à  sua  química  e  à  sua 
constituição, é idêntico aos outros corpos, já 
que  ele  nasce,  vive  e  morre  do  mesmo 
modo, ele também deve ter se formado nas 
mesmas condições. (71)

Trata-se  aqui  isoladamente  do  organismo  e 

não  que  os  dois  –  corpo  físico  e  espírito  –  dos 

87



homens e do seres vivos sejam os mesmos.

Bom, até aqui nós não conseguimos ver nada 

dito  por  Allan  Kardec  de  forma  clara,  objetiva  e 

conclusiva  para  apoiarmos  a  hipótese  de  que  o 

princípio inteligente tenha, em seu desenvolvimento 

intelectual  e  moral,  passado  pelo  reino  mineral, 

muito pelo contrário.

Entretanto,  queremos  deixar  bem  claro  que 

vários  companheiros  espíritas  advogam  cada  uma 

dessas duas hipóteses, coisa que além de natural é 

algo  totalmente  possível  dentro  do  meio  espírita, 

principalmente se levarmos em consideração essas 

duas  afirmações  de  Allan  Kardec,  na  Revista 

Espírita  1865 e  na  Revista  Espírita  1866, 

respectivamente:

[…]  Ele [o  Espiritismo]  deixa,  pois,  a 
cada  um  uma  inteira  liberdade  de 
exame, em virtude deste princípio, de que a 
verdade sendo una, deve, cedo ou tarde, se 
impor  sobre  o  que  é  falso,  e  que  um 
princípio fundado sobre o erro cai pela força 
das coisas. […]. (72)

Cada  um  é  livre  para  encarar  as 

88



coisas  à  sua  maneira,  e  nós,  que 
reclamamos  essa  liberdade  para  nós,  não 
podemos recusá-la aos outros. (73)

Por outro lado, é bom também não deixar de 

ter em mente que, conforme o que se lê na Revista 

Espírita 1866, para Allan Kardec:

O  Livro  dos  Espíritos não  é  um 
tratado completo do Espiritismo; não faz 
senão  lhe  colocar  as  bases  e  os  pontos 
fundamentais,  que  devem  se  desenvolver 
sucessivamente  pelo  estudo  e  pela 
observação. (74)

Ou  seja,  não  fecha  questão  colocando  tudo 

como pronto e acabado; porém, abre uma porta para 

futuras  considerações  provenientes  de  novos 

estudos e experiências.

Não se pode analisar o pensamento de Allan 

Kardec fora da linha do tempo.  Isso é  importante, 

porquanto, temos que levar em consideração que a 

opinião final de Allan Kardec, será a que ele expressa 

na última delas, pois, s.m.j., as nossas ideias, sobre 

determinado assunto, vão evoluindo de acordo com 

89



os novos conhecimentos que vamos adquirindo ao 

longo do tempo, por essa razão, a última fala deve 

ser  aquela  na  qual  se  resume  todos  esses 

conhecimentos.

Em  O  Livro dos Médiuns,  no capítulo “III  – 

Método”,  item  35,  Allan  Kardec  sugere,  aos 

interessados  em  ter  noções  preliminares  do 

Espiritismo, uma ordem de leitura de suas obras. E, 

certamente,  para  surpresa  de  muitos,  elenca 

também a Revista Espírita, sobre a qual disse:

4ª Revista  espírita.  Variada  coletânea 
de  fatos,  de  explicações  teóricas  e  de 
trechos isolados, que completam o que se 
encontra nas duas obras precedentes, 
formando-lhes,  de  certo  modo,  a 
aplicação.  Sua  leitura  pode  fazer-se 
simultaneamente  com  a  daquelas  obras, 
porém mais  proveitosa  será,  e,  sobretudo, 
mais inteligível, se for feita depois de O livro 
dos espíritos. (75)

As duas obras mencionadas são, pela ordem, O 

Livro dos Espíritos e  O Livro dos Médiuns, portanto, 

com isso Allan Kardec faz da  Revista Espírita uma 

obra fundamental  para estudo,  tirando-a,  portanto, 

90



de uma condição secundária, que pode ser lida ou 

não, dependendo do interesse de cada um.

Até mesmo porque, em o Catálogo Racional 

– Obras para se Fundar Uma Biblioteca Espírita, 

Allan Kardec a lista entre as “Obras Fundamentais da 

Doutrina  Espírita”  (76),  deixando  bem  claro  a  sua 

importância.

2.2 – Citações dos três reinos na  Revista 

Espírita

Constatamos  que  alguns  trechos  da  Revista 

Espírita é  mencionada  a  questão  do  princípio 

inteligente ter passado pelo reino mineral.

O  primeiro  deles,  vamos  encontrá-lo na 

Revista  Espírita  1859,  mês  novembro,  na  qual 

Allan Kardec tece algumas considerações a respeito 

da  existência  de pessoas  que são médiuns  sem o 

saber aproveitando fragmentos de um poema do Sr. 

Porry  (77),  de  Marseille,  intitulado  Uranie,  sobre  o 

qual disse:

[…]  esse  poema  é  rico  em  ideias 
Espíritas  que  parecem  tomadas  à 
própria fonte de O Livro dos Espíritos, e 

91



todavia, foi averiguado que, na época que o 
autor  o  escreveu,  ele  não  tinha  nenhum 
conhecimento da Doutrina Espírita. […]. (78)

Eis a transcrição do poema:

Urânia

Fragmentos de um poema do senhor de 
Porry, de Marseille.

Abri-vos  aos  meus  gritos,  véus  do 
santuário!

Que o mau trema e o bom se esclareça?

Uma luz  divina  me inunda,  e  meu seio 
agitado

Em abundância dardeja a verdade!

E  vós,  sérios  pensadores,  cujos 
trabalhos célebres

Prometem a luz e dão as trevas,

Que de sonhos mentirosos e de prestígios 
vãos

Embalais  incessantemente  as 
infelicidades humanas,

Concilio de sábios, que tanto de orgulho 
inflama.

Sereis  confundidos  pela  voz  de  uma 
mulher?

Este Deus, que quereis do Universo banir,

Ou que pretendeis loucamente definir.

Do qual vossos sistemas querem sondar a 

92



essência,

Malgrado  vós,  se  revela  a  vossa 
consciência;

E tal que, entregando-se a sutis debates;

Ousa  o  negar  tão  alto,  o  proclama tão 
baixo!

Tudo por sua vontade nasce e se renova:

É a base suprema; a vida eterna;

Tudo repousa nele: a matéria e o Espírito;

Que  vos  retire  seu  sopro  e  o  Universo 
perece;

O ateu disse um dia "Deus não é senão 
uma quimera;

E, filha do acaso, a vida é efêmera,

O  mundo,  onde  o  homem  fraco,  em 
nascendo, foi jogado,

Está regido pelas leis da necessidade.

Quando  o  trespasse  apaga  os  nossos  
sentidos e nossa alma,

O abismo do nada de novo nos reclama;

A  Natureza,  imutável  em  seu  curso  
eterno,

Recolhe nossos restos no seio maternal.

Usamos  curtos  instantes  que  seus 
favores nos dão;

Que nossas frontes radiosas de rosas se 
coroem;

93



Só  o  prazer  é  Deus;  em  nossos  
barulhentos festins,

Desafiamos  a  cólera  dos  móveis  
destinos!"

Mas  quando  tua  consciência,  íntima 
vingadora,

Insensato!  te  censura  uma  culpável 
embriaguez,

O  indigente  repelido  por  um  gesto 
desumano,

Ou  o  crime  impune  do  qual  sujas  tua 
mão,

É do seio escuro da cega matéria

Que jorra em teu coração a importuna luz

Que repõe sempre seus grandes crimes 
sob teus olhos,

Te  apavora  e  te  torna,  a  ti  mesmo, 
odioso?

Então, do soberano que tua audácia nega

Sentes passar sobre ti a força infinita;

E ele te acossa, te sitia, e, malgrado teus 
esforços,

Se  revela  ao  teu  coração  pelo  grito  do 
remorso!..

Evitando  os  humanos,  cansado  de 
inquietação,

Procuras das florestas a negra solidão;

94



E  crês,  percorrendo  seus  selvagens 
desvios,

Escapar  a  esse  Deus  que  te  persegue 
sempre!

Sobre sua presa em farrapos o tigre feliz 
dormita

O homem, coberto de sangue, nas trevas 
vela;

Seu olhar está ofuscado por um horrível 
clarão;

Seu  corpo  treme  inundado  de  um  frio 
suor;

Um ruído surdo e sinistro em seu ouvido 
troveja;

Espectros  ameaçadores  o  escoltam  o 
rodeiam;

E  sua  voz  que  formula  uma  terrível 
confissão,

Se  exclama com terror  Graça,  graça,  ó 
meu Deus!

Sim, o remorso, carrasco de todo ser que 
pensa,

Nos  revela  com  Deus  nossa  imortal 
essência;

E frequentemente a virtude, de um nobre 
arrependimento 

transforma  um  vil  culpado  em  glorioso 
mártir;

95



Os brutos separam a humana criatura,

O remorso é a chama onde nossa alma se 
depura;

E pelo seu aguilhão o ser regenera,

Na escala do bem avança um degrau.

…, e do soberbo ateu

… vingadores, a audácia é refutada.

O panteísmo vem expor por sua vez

De  seu  louco  argumento  o  capcioso 
desvio:

"Ó  mortais  fascinados  por  seu  sonho 
risível,

Onde  o  encontrareis,  esse  Grande  Ser  
invisível?

Ele  está  diante  de  vossos  olhos,  esse 
eterno Grande Todo;

Tudo  forma  sua  essência,  nele  tudo  se  
resolve;

Deus  brilha  no  sol,  enverdece  na 
folhagem,

Ruge no vulcão e troveja na tormenta,

Floresce em nossos jardins, murmura nas 
águas.

Suspira  flacidamente  pela  voz  dos  
pássaros,

E colore os ares os tecidos diáfanos;

96



É  ele  quem  nos  anima  e  quem  move 
nossos órgãos;

É ele quem pensa em nós; todos os seres  
diversos

São  ele  mesmo;  em uma palavra,  esse 
Deus, é o Universo."

O  quê!  Deus  se  manifesta  a  si 
mesmo contrário!

Ele é a ovelha e lobo, rola e víbora!

Ele se torna alternativamente pedra, 
planta, animal;

Sua  natureza  combina  o  bem  e  o 
mal,

Percorre todos os graus do bruto ao 
arcanjo!

Eterna antítese, ele é luz e lama!

Ele é valente e frouxo, ele é pequeno e 
grande,

Verídico  e  mentiroso,  imortal  e 
agonizante!..

Ele é ao mesmo tempo opressor e vítima,

Cultiva a virtude e se enrola no crime;

Ele  é,  ao  mesmo  tempo,  Lametrie  e 
Platão.

Sócrates e Melitus, Marco Aurélio e Nero;

Servidor da glória e da ignomínia!

Ele mesmo, alternativamente, se afirma e 

97



se nega!

Contra a sua própria essência ele afia o 
ferro,

Evoca o nada; e por cúmulo do ultraje,

Sua  voz  escarnece  e  amaldiçoa  sua 
magnífica obra!..

Oh  não,  mil  vezes  não,  esse  dogma 
monstruoso

Jamais  pôde  germinar  num  coração 
virtuoso.

Mergulhado  em  seus  remorsos  onde  o 
crime se expia,

O temerário autor da doutrina ímpia,

No seio dos prazeres, se sente apavorado

Pela imagem de um Deus que não podia 
negar;

E  para  disso  se  isentar,  blasfêmia  da 
blasfêmia!..

Ele o uniu a este mundo, ele o uniu a si 
mesmo.

O  ateu  pelo  menos,  comprimido  com 
semelhante embaraço,

Ousando negar seu Deus, não o degrada.

..........…………………………………………….

Deus, que a raça humana procurou sem 
cessar,

Deus,  que  quer  ser  adorado  e  não  ser 

98



conhecido,

É dos seres diversos o princípio e o fim:

Mas, para subir até ele, qual é, "pois, o 
caminho

Não é a Ciência, efêmera miragem

Que  fascina  nossos  olhos  com  sua 
brilhante imagem,

E que,  enganando sempre um poderoso 
desejo,

Desaparece sob a mão que pensa agarrá-
lo.

Sábios,  amontoais  escombros  sobre 
escombros

E vossos sistemas vãos passam como as 
sombras!

Este Deus; que sem perecer nenhum ser 
pode ver,

Cuja essência encerra um terrível poder,

Mas que para seus filhos nutre um amor 
temo,

A  menos  de  igualá-lo,  tu  não  podes 
compreendê-lo!

Ah! Para se unir a ele, para reencontrá-lo 
um dia,

A alma deve tomar emprestadas as asas 
do Amor.

Lancemos ao vento o orgulho e as cinzas 

99



da dúvida;

O próprio  Deus aos  crentes  aplainará  o 
caminho:

Seu amor infinito jamais se afastou,

A alma que o procura com sinceridade,

E  que  esmigalhando  nos  pés  riqueza  e 
gozo,

Aspira  confundir-se  com  a  sua  pura 
essência,

Mas este Deus, que quer bem ao coração 
humilde e piedoso,

Que  bane  de  seu  seio  o  déspota 
orgulhoso,

Que se revela ao sábio, que se abandona 
ao prudente,

Como  um  amante  ciumento  não  sofre 
nenhuma partilha.

E,  para  contentá-lo,  é  preciso  aos 
prestígios mundanos

Opor constantemente inflexíveis desdéns,

Felizes, pois, seus filhos que, na solitude,

Do bom,  do verdadeiro,  do  belo,  fazem 
seu único estudo!

Feliz,  portanto,  o  homem  absorvido 
inteiramente

No triplo clarão desse divino foco!

No meio das tristezas, cujo cortejo sobeja

100



No  círculo  limitado  de  nosso  pobre 
mundo,

Semelhante  ao  oásis  que  floresce  no 
deserto,

O  tesouro  da  Fé  para  a  sua  alma está 
aberto;

E Deus, sem mostrar-se, no seu coração 
se insinua,

E  lhe  verte  uma  alegria  ao  vulgo 
desconhecida.

Então,  com  seu  destino  o  sábio  está 
satisfeito;

Com  uma  calma  inalterável  guarda  o 
benefício;

De um véu constelado quando a noite o 
cerca,

Na  sua  cama  pacífica  ele  adormece,  e 
saboreia,

Nos  sonhos  brilhantes  com os  quais  se 
embriaga seu coração,

Um  celeste  antegozo  da  suprema 
felicidade.

Tua alma que na verdade a ardente sede 
altera,

Da Criação quer sondar o mistério?…

Como  um  pintor  primeiro  concebeu  no 
seu cérebro

101



A  obra-prima  encantadora  que  produz 
seu pincel,

O  Eterno  tira  tudo  de  sua  própria 
natureza,

Mas não se confunde com a sua criatura

Que,  da  inteligência  tendo  recebido  o 
fogo,

Está livre de falir ou de subir até Deus.

Obra  de  seu  Pensamento,  obra  de  sua 
palavra,

Cada criação de seu seio parte… e voa,

Num círculo traçado por inflexíveis leis,

Cumprir o destino do qual fez a escolha

Como  o  artista,  Deus  pensa  antes  de 
produzir.

Como ele, o que criou, poderia destruí-lo;

Ora,  fonte  inesgotável  de  seres 
indiferentes

E  de  globos  semeados  no  imenso 
Universo,

Deus,  a  Força  sem  freio,  de  sua  Vida 
eterna:

Às suas criações transmite uma centelha.

O  livro  ou  o  quadro  pelo  artista 
inventado,

Produto inerte, jaz na imobilidade,

Mas  o  Verbo  jorra  de  sua 

102



Onipotência,

Dele se destaca e se move em sua 
própria existência,

Sem  cessar  ele  se  transforma  e 
jamais perece;

Do  inerte  metal  se  elevando  ao 
Espírito,

O Verbo criador na planta dormita,

Sonha  no  animal,  e  no  homem 
desperta;

De  grau  em  grau,  descendo  e 
subindo,

Da Criação o conjunto radioso,

Sobre as ondas do éter  forma uma 
cadeia imensa

Que o arcanjo termina, que a pedra 
começa.

Obedecendo às leis que regem seu meio,

Cada elemento se aproxima ou se afasta 
de Deus;

Seja que ao bem se devote ou que ao mal 
ele sucumba.

Cada  ser  inteligente,  por  sua  vontade, 
sobe ou cai.

Ora, se o homem, habitando a atmosfera 
do mal,

Se rebaixa pelo crime ao nível do animal,

103



Em anjo de homem puro se transforma, - 
e esse anjo

De grau em grau pode tornar-se arcanjo,

No  seu  trono  brilhante  esse  arcanjo 
elevado,

Está  livre  para  guardar  sua 
personalidade.

Ou de se fundir no seio da Onipotência

Que  se  pode  assimilar  uma  perfeita 
essência.

Assim,  mais  de  um arcanjo,  na  celeste 
morada,

Com Deus está reunido por um excesso 
de amor;

Mas  outros,  invejando  sua  glória 
soberana,

Fascinados  pelo  orgulho,  esse  pai  do 
ódio,

Quiseram  do  Mais  Alto  discutir  os 
decretos;

E  mergulharem  na  noite  que  esconde 
seus segredos:

Esse  Deus,  cujo  olhar  os  teria  colocado 
em pó,

Ensombra-lhes  as  lajes  de  seu  ardente 
raio.

Depois,  desfigurados,  no  Universo 

104



errante,

Seguidos  pelos  assaltos  de  remorsos 
devorantes,

Esses  anjos  que  perdem  sua  audácia 
funesta,

Não  ousam  mais  se  mostrar  no  adro 
celeste;

Na  vergonha,  afiando  seu  aguilhão 
amado,

Entregam  seu  coração  rebelde  às 
tormentas do inferno,

Ao passo que o homem puro, cuja prova  
termina,

De triunfo em triunfo ao paraíso se eleva.

Todos  esses  mundos  diferentes  no 
Universo semeados,

Que ferem teus olhares com suas flechas 
inflamadas,

Que rola do éter o vago universal,

Assim como os Espíritos, estão agrupados 
em escalas.

Globos variados esses luminosos feixes

São vastas moradas, celestes naves

Onde  vagam  no  espaço,  a  enormes 
distâncias,

Espíritos graduados em imensas coortes.

Há mundos puros e mundos horríveis:

105



Sem entraves reinam nos globos felizes,

Três  princípios  divinos,  honra,  amor, 
justiça.

Da ordem social cimentam o edifício;

E,  sem  cessar,  queridos  de  todos  seus 
habitantes,

De  sua  felicidade  são  as  provas 
constantes.

De outros globos, entregues a insolentes 
vertigens,

Anjos condenados seguiram os vestígios:

Esses  mundos,  artesãos  de  sua  própria 
infelicidade,

À lei de Deus substituíram pela sua;

E,  no  seu  solo,  onde  ribomba  uma 
horrível tormenta,

De seus hóspedes impuros a multidão se 
lamenta.

Nosso  globo  noviço,  em  seus  passos 
incertos,

Flutua até  nossos  dias  entre  esses  dois 
destinos.

Ultrajando a moral, ultrajando a natureza,

Quando um globo do crime preencheu a 
medida;

Que  seus  hóspedes,  mergulhados  em 
seus prazeres barulhentos,

106



Fecharam seus ouvidos aos discursos dos 
videntes;

Que do verbo divino o mais ligeiro traço,

Nesse mundo enceguecido se dissipa e se 
apaga

Então  do  Onipotente  a  cólera 
desencadeia

Desce  sobre  o  rebelde  a  perecer 
condenado:

Os  arcanjos  vingadores  com  suas  asas 
poderosas

Batem  a  terra  ímpia…  e  seus  mares 
saltitantes,

Com imensa altura ultrapassam os seus 
níveis,

No seu solo limpo precipitam suas águas;

Vulcões subterrâneos a chama brilhante, 
ribombante,

Dispersa no éter os restos deste mundo;

E o Ser Soberano, cuja vingança luziu,

Rompe esse globo impuro que nele não 
mais crê!

Nossa Terra medíocre é uma estação de 
prova,

Onde o justo sofredor, de suas lágrimas 
se sacia,

Lágrimas que, por degraus purificam seu 
coração,

107



Preparam seu caminho para um mundo 
melhor.

E  não  é  em  vão  quando  o  sono  nos 
mergulha

Nos risonhos transportes da embriaguez 
de um sonho,

Que  por  um  rápido  impulso  somos 
transportados

Num astro novo radiante de claridades;

Que nos cremos errar por vastos bosques

Sem cessar percorridos por um povo de 
sábios;

Que vemos esse globo iluminado por sóis

Irradiando alternadamente brancos, azuis 
e vermelhos,

Que,  cruzando  nos  ares  suas  tintas 
combinadas,

Colorem esses  belos  campos com luzes 
variadas!…

Se teu coração neste mundo se mantém 
virtuoso,

Tu  os  atravessarás,  esses  globos 
luxuosos

Que a paz alegra, que habita a sabedoria,

Onde  reina  da  felicidade  a  eterna 
liberalidade.

Sim,  tua  alma  as  vê,  essas  radiosas 
moradas

108



Que  os  favores  do  céu  embelezam 
sempre,

Onde o Espírito,  se depurando, sobe de 
grau em grau,

Quando  o  perverso  segue  um  caminho 
retrógrado,

E do reino do mal percorrendo os elos,

Desce de círculo em círculo aos abismos 
infernais.

Espelho  onde  o  Universo  reflete  a  sua 
imagem,

Esses destinos diferentes nossa alma os 
pressagia.

A alma,  essa viva força que domina os 
sentidos,

Aos  seus  menores  desejos  súbito 
obediente,

Que, como um fogo cativo num vaso de 
argila,

Consome em seus transportes sua veste 
frágil;

A  alma,  que  do  passado  guarda  a 
lembrança

E sabe ler por vezes no obscuro futuro,

Não tem do fogo vital a efêmera centelha

109



Tu  mesmo  tu  o  sentes,  tua  alma  é 
imortal.

Nos campos do espaço e da eternidade,

Conservando  sua  permanência  e  sua 
identidade,

Não, a alma não morre, mas muda o seu 
domínio,

E de asilo em asilo sempre passeia Nossa 
alma,

se isolando do mundo exterior,

Por  vezes  pode  conquistar  um  sentido 
superior;

E, no arrebatamento do sono magnético,

Se  armar  de  um novo olho  ou  do  dom 
profético:

Libertada  um  instante  dos  terrestres 
laços,

Sem  obstáculo  percorre  os  campos 
aéreos;

E, com um ágil pulo, no infinito lançada,

Vê  através  dos  corpos  e  lê  no 
pensamento. (79) (itálico do original)

É certo que no poema há mesmo muitas ideias 

espíritas, conforme o disse Allan Kardec, entretanto, 

quanto ao início do processo evolutivo do princípio 

110



inteligente, até a época de publicação desse poema 

só  havia  a  hipótese  dele  ter  se  iniciado  no  reino 

animal,  só  mais  tarde,  se  não  estivermos  nos 

equivocando, é que Allan Kardec abre espaço para 

colocá-lo no reino vegetal.

O  segundo,  encontramo-lo  na  Revista 

Espírita 1865,  no artigo “Manifestação do espírito 

de animais”, do qual destacamos:

Nosso  honrado  correspondente  age 
sabiamente ao não decidir a questão; de um 
único  fato  que  não  é  ainda  senão  uma 
probabilidade,  não  tira  uma  conclusão 
absoluta; ele constata, observa, à espera de 
que a luz se faça. Assim o quer a prudência. 
Os fatos desse gênero não são ainda nem 
bastante  numerosos,  nem  bastante 
averiguados para deles deduzir uma teoria 
afirmativa  ou  negativa.  A  questão  do 
princípio  e  do  fim  dos  princípios  dos 
animais  começa  somente  a  se 
esclarecer, e o fato de que se trata a 
ela se liga essencialmente. Se isso não é 
uma ilusão, constata pelo menos o laço de 
afinidade  que  existe  entre  o  Espírito  dos 
animais, ou melhor de certos animais e o do 
homem. […].

Até o presente, a ciência não fez senão 
constatar as  relações fisiológicas entre o 

111



homem e os animais;  ela nos mostra, no 
físico, todos os animais da cadeia dos 
seres  sem  solução  de  continuidade; 
mas  entre  o  princípio  espiritual  dos 
dois Espíritos existia um abismo; se os 
fatos psicológicos, melhor observados, vêm 
lançar  um  ponto  sobre  esse  abismo,  isso 
será um novo passo de fato para a unidade 
da escala dos seres e da criação.

Não  é  pelos  sistemas  que  se  pode 
resolver esta grave questão, é pelos fatos; 
se  ela  deverá  sê-lo  um dia,  o  Espiritismo, 
criando  a  psicologia  experimental,  só  ele 
poderá fornecer-lhe os meios. Em todos os 
casos,  se  existem  pontos  de  contato 
entre a alma animal e a alma humana, 
isso não pode ser, do lado da primeira, 
senão  da  parte  dos  animais  mais 
avançados. Um fato importante a constatar 
é que, entre os seres do mundo espiritual, 
jamais  foi  feita  menção  de  que  existam 
Espíritos de animais. Pareceria disso resultar 
que  estes  não  conservam  a  sua 
individualidade depois da morte,  e,  de um 
outro  lado,  essa  cadelinha  que  teria  se 
manifestado, pareceria provar o contrário.

Vê-se, segundo isto, que a questão está 
ainda pouco avançada, e não é preciso se 
apressar  em  resolvê-la.  Tendo  sido  lida  a 
carta  acima  à  Sociedade  de  Paris,  a 
comunicação  seguinte  foi  dada  a  este 
respeito.

112



(Paris, 21 de abril de 1865. - Médium, Sr. 
E. Vézy.)

Vou tocar uma grave questão esta noite, 
falando-vos das relações que podem existir 
entre a animalidade e a humanidade. […].

Mas  tudo  não  se  detém  em  crer 
somente  no  progresso  incessante  do 
Espírito,  embrião  na  matéria  e  se 
desenvolvendo  ao  passar  pelo  exame 
severo  do  mineral,  do  vegetal,  do 
animal,  para  chegar  à  humanidade, 
onde somente  começa  a  se  ensaiar  a 
alma  que  se  encarnará,  orgulhosa  de 
sua  tarefa,  na  humanidade.  Existem 
entre  essas  diferentes  fases  laços 
importantes  que  é  necessário  conhecer  e 
que eu chamarei períodos intermediários ou 
latentes;  porque  é  aí  que  se  operam  as 
transformações  sucessivas.  Falar-vos-ei 
mais  tarde  dos  laços  que  ligam  o 
mineral  ao  vegetal,  o  vegetal  ao 
animal; uma vez que um fenômeno que vos 
espanta  nos  leva  aos  laços  que  ligam  o 
animal  ao  homem,  vou  vos  entreter  com 
estes últimos.

Entre os animais domésticos e o homem 
as  afinidades  são  produzidas  pelas  cargas 
fluídicas  que  vos  cercam  e  recaem  sobre 
eles;  é  um  pouco  a  humanidade  que  se 
detém sobre a animalidade, sem alterar as 
cores  de  uma  ou  de  outra;  daí  essa 
superioridade  inteligente  do  cão  sobre  o 

113



instinto brutal da besta selvagem, e é a esta 
causa  somente  que  poderão  ser  devidas 
estas  manifestações  que  vêm  de  vos  ler. 
Não  se  está,  pois,  enganado  ouvindo  um 
grito  alegre  do  animal  e  conhecendo  os 
cuidados de seu senhor, e vindo, antes de 
passar  ao  estado  intermediário  de  um 
desenvolvimento  a  outro,  trazer-lhe  uma 
lembrança.  A  manifestação  pode,  pois, 
ocorrer,  mas  ela  é  passageira,  porque  o 
animal, para subir de um degrau, é preciso 
um  trabalho  latente  que  aniquile,  para 
todos,  todo  sinal  exterior  de  vida.  Esse 
estado é a crisálida espiritual onde se 
elabora  a  alma,  perispírito  informe,  não 
tendo nenhuma figura reprodutiva de traços, 
quebrando-se  num  estado  de  maturidade, 
para deixar  escapar,  nas correntes que os 
carregam,  os germes de almas que ali 
eclodem.  Ser-nos-ia,  pois,  difícil  vos  falar 
dos Espíritos de animais do espaço, ele não 
existe, ou antes sua passagem é tão rápida 
que  é  como  nula,  e  que  no  estado  de 
crisálida, não poderiam ser descritos. (80)

No início tem-se como verdade o progresso da 

alma  nos  três  reinos;  porém,  pareceu-nos 

contraditório, quando o autor disse que “este estado 

é  a  crisálida  espiritual  onde  se  elabora  a  alma”, 

porquanto  estava,  nesse  momento,  referindo-se 

114



somente ao reino animal, assunto que se propôs a 

tratar.  Promete,  para  mais  tarde,  falar  da  relação 

entre o mineral e o vegetal e deste para a do animal, 

o  que,  infelizmente,  não  fez  ou  nós  não  a 

encontramos.

Allan  Kardec,  ao  comentar  essa  mensagem, 

muito cautelosamente, diz:

Quando  tivermos  reunido  todos  os 
documentos suficientes, nós os resumiremos 
em  um  corpo  de  doutrina  metódico,  que 
será submetido ao controle universal; até lá 
não são senão balizas colocadas sobre 
o caminho para clareá-lo. (81)

O terceiro,  encontra-se  no  artigo  “Introdução 

ao estudo dos fluidos”, inserido na Revista Espírita 

1866, mês de março:

Tudo  se  liga  na  obra  da  Criação. 
Outrora  se  consideravam  os  três  reinos 
como inteiramente independentes entre si, 
e  teriam  rido  de  quem  pretendesse 
encontrar  uma  correlação  entre  o 
mineral e o vegetal, entre o vegetal e o 
animal.  Uma  observação  atenta  fez 
desaparecer  a  solução  de  continuidade, 

115



provando que todos os corpos formam 
uma  cadeia  ininterrupta,  de  tal  sorte 
que  os  três  reinos  não  subsistem,  na 
realidade,  senão  pelos  caracteres  gerais 
mais  marcantes;  mas  nos  seus  limites 
respectivos eles se confundem, a ponto de 
se  hesitar  em  saber  onde  termina  um  e 
começa  o  outro,  e  em  qual  deles  certos 
seres  devem  ser  colocados.  Tais  são,  por 
exemplo,  os  zoófitos,  ou  animais-plantas, 
assim chamados porque contêm, ao mesmo 
tempo, elementos do animal e da planta. (82)

Aqui  temos  “o  tudo  se  liga  na  criação”  tem 

relação somente quanto ao corpo físico, da mesma 

forma que encontramos na resposta à questão 585 

de O Livro dos Espíritos.

O  quarto,  vamos  tê-lo  na  Revista  Espírita 

1867 numa carta escrita pelo Dr.  Charles  Grégory 

(?-?),  fervoroso  adepto  do  Espiritismo,  a  Allan 

Kardec,  que,  a  certa  altura  de  sua  defesa  da 

Homeopatia, dá esta opinião:

E depois, como creio que o Espírito 
do  homem,  antes  de  se  encarnar  na 
humanidade,  sobe  todos  os  graus  da 
escala e passa pelo mineral, a planta e 
o animal e na maioria dos tipos de cada 

116



espécie  onde  preludia  seu  completo 
desenvolvimento  como  ser  humano, 
quem me diz que, dando-lhe medicamento o 
que  não  é  mais  nem  o  mineral,  nem  a 
planta, nem o animal, mas o que se poderia 
chamar a sua essência, de alguma sorte seu 
espírito, não se atua sobre a alma humana 
composta dos mesmos elementos? Porque, 
é preciso dizê-lo,  o espírito é bem alguma 
coisa, e uma vez que se desenvolveu e se 
desenvolve  sem  cessar,  precisou  tomar 
esses elementos de alguma parte. (83)

Como  quase  sempre  fazia,  Allan  Kardec  não 

deixou também de tecer  seus  comentários  a  essa 

carta, nos quais se pode ver que as observações do 

Dr.  Charles,  quanto  a  Homeopatia,  foram 

consideradas  pertinentes;  entretanto,  ao  final  de 

seus comentários, o Codificador coloca o seguinte:

Em resumo, não contestamos que certos 
medicamentos, e a homeopatia mais do que 
qualquer  outra,  não  produzem  alguns  dos 
efeitos indicados, mas não lhes contestamos 
mais  senão  os  resultados  permanentes,  e 
sobretudo  tão  universais  que  alguns  o 
pretendem. Um caso em que a homeopatia, 
sobretudo,  pareceria  particularmente 
aplicável  com  sucesso,  é  o  da  loucura 
patológica, porque aqui a desordem moral é 

117



a consequência  da desordem física,  e  que 
está constatado agora, pela observação dos 
fenômenos  espíritas,  que  o  Espírito  não  é 
louco;  não  se  tem o  que modificá-lo,  mas 
dar-lhe  os  meios  de  se  manifestar 
livremente.  A ação da homeopatia pode 
ser  aqui  tanto mais  eficaz quanto ela 
atue  principalmente,  pela  natureza 
espiritualizada de seus medicamentos, 
sobre  o  perispírito,  que  desempenha 
um papel preponderante nesta afecção.

Teríamos  mais  de  uma  objeção  a 
fazer  sobre  algumas  das  proposições 
contidas nesta carta; mas isto nos levaria 
muito  longe;  contentamo-nos,  pois,  em 
colocar  as  duas opiniões  em frente.  Como 
em tudo, os fatos são mais concludentes do 
que as teorias, e são eles, em definitivo, que 
confirmam  ou  derrubam  estas  últimas, 
desejamos ardentemente que o Sr. o doutor 
Grégory  publique  um  tratado  especial 
prático  da  homeopatia  aplicada  ao 
tratamento das moléstias morais,  a fim de 
que a experiência possa se generalizar 
e decidir a questão. Mais do que qualquer 
outro, ele nos parece capaz para fazer esse 
trabalho ex-professo. (84)

Sinceramente,  acreditamos  que  o  “teríamos 

mais de uma objeção a fazer” de Allan Kardec tinha 

por objetivo a crença de que a alma humana, em sua 

118



ascensão rumo à meta final, passa por todos os três 

reinos, levando-se em conta tudo quanto, em suas 

obras, vimos de sua maneira de pensar. Obviamente, 

que  não  descartamos  a  possibilidade  de  estarmos 

equivocados nessa conclusão.

O quinto, e último, na Revista Espírita 1868, 

quando  lemos  algumas  considerações  de  Emile 

Barbault ao livro A religião e a política na Sociedade 

moderna de  autoria  de  Frédéric  Herrenschneider, 

que Allan Kardec resolveu divulgar na revista, sem 

ter feito  qualquer  tipo  de  observação.  Essa  só 

encontramos  mesmo  na  fala  do  engenheiro Emile 

Barbault, em cujo início consta:

O Sr. Herrenschneider é um antigo saint-
simoniano e foi lá que hauriu o seu ardente 
amor  ao  progresso.  Depois,  tornou-se 
Espírita, e, no entanto,  estamos longe de 
partilhar  a  sua  maneira  de  ver  sobre 
todos os pontos, e de aceitar todas as 
soluções que dá. A sua é uma obra de alta 
filosofia, onde o elemento espírita tem um 
lugar  importante;  nós  não  a 
examinaremos senão do ponto de vista 
da  concordância  e  da  divergência  de 
suas ideias, no que toca ao Espiritismo. 
Antes  de  entrar  no  exame  de  sua  teoria, 

119



algumas  considerações  preliminares  nos 
parecem essenciais. (85)

Vejamos  agora  o  seguinte  trecho  das 

considerações que Barbault tece sobre o livro:

Dito  isto,  podemos  examinar  a  obra 
notável  do  Sr.  Herrenschneider;  é a  obra 
de  um  profundo  pensador  e  de  um 
Espírita  convicto,  senão  completo,  mas 
não aprovamos todas as conclusões às 
quais chega. (86)

Durante toda essa fase de existência 
dos seres, que começa na molécula do 
mineral,  prossegue  no  vegetal,  se 
desenvolve no animal, e se determina 
no  homem,  o  Espírito  recolhe  e 
conserva  os  conhecimentos  pelo  seu 
perispírito;  ele  adquire,  assim,  uma 
certa  experiência.  Os  progressos  que  se 
realizam  são  de  uma  grande  lentidão,  e 
quanto  mais  eles  são  lentos,  mais  as 
encarnações são multiplicadas.

Como  se  vê,  o  autor  adota  os 
princípios científicos do progresso dos 
seres, emitidos por  Lamarck,  Geoffroy 
Saint-Hilaire,  e  Darwin, com  esta 
diferença  de  que  a  ação  moderadora  das 
formas  e  dos  órgãos  animais  não  é  mais 
somente  o  resultado  da  seleção  e  da 

120



concorrência  vital,  mas  é  também,  e 
sobretudo,  o  efeito  da  ação inteligente  do 
espírito  animal,  modificando 
incessantemente as formas e a matéria, que 
ele  reveste  para  realizar  uma  apropriação 
mais  conforme  com  a  experiência  que 
adquiriu. (87) (itálico do original)

Como ao  final  Allan  Kardec  não  faz  nenhum 

comentário,  não  temos  como saber  o  que  ele,  de 

fato,  pensava  sobre  essas  considerações  de  Emile 

Barbault,  a  respeito  da  evolução  do  princípio 

inteligente  pela  escala  dos  seres,  começando  na 

molécula do mineral, prosseguindo no vegetal. Será 

que isso poderia estar nisso que ele falou: “estamos 

longe de partilhar a sua maneira de ver sobre todos  

os pontos, e de aceitar toas as soluções que dá”?

Antes de encerrar  esse tópico,  citaremos um 

trecho do comentário de Allan Kardec a respeito da 

obra  A Alma. Sua existência e suas manifestações, 

de  Dyonis,  publicado  na  Revista  Espirita  1869, 

mês de abril:

O autor prende-se a reduzir ao seu justo 
valor  os  sofismas sobre  os  quais  se  apoia 
essa filosofia; ele demonstra as desastrosas 

121



consequências que teria para a sociedade, 
se  jamais  viesse  a  prevalecer,  e  sua 
incompatibilidade com toda doutrina moral. 
[…].

Não fosse senão deste ponto de vista,  a 
obra  do  Sr.  Dyonis  mereceria  sérios 
encorajamentos,  porque  é  um  campeão 
enérgico pela causa do Espiritualismo, que é 
também a do Espiritismo ao qual se vê que 
o autor não é estranho. Mas aí não se limita 
a  tarefa  que  se  impôs;  ele  encara  a 
questão da alma de maneira  ampla e 
completa; é um daqueles que admitem 
seu  progresso  indefinido,  através  da 
animalidade, da humanidade e além da 
humanidade.  Talvez, sob certos aspectos, 
seu  livro  encerre  algumas  proposições 
arriscadas, mas que é bom pôr à luz, a fim 
de que amadureçam pela discussão.

Lamentamos que a falta de espaço não 
nos permita justificar a nossa apreciação por 
algumas  citações;  limitarmos  à  passagem 
seguinte, e a dizer que aqueles que lerem 
este livro não perderão seu tempo.

“Se  examinarmos  os  seres  que  se 
sucederam  nos  períodos  geológicos, 
notaremos que há progresso nos indivíduos 
dotados  sucessivamente  devida,  e  que  o 
último que chegou, o homem, é uma prova 
irrecusável  desse  desenvolvimento  moral, 
pelo dom da inteligência transmissível  que 
foi o primeiro a receber, e o único de todos 

122



os animais.

“Esta  perfectibilidade  da  alma oposta  à 
imperfectibilidade  da  matéria,  nos  leva  a 
pensar que a alma humana não é a primeira 
expressão  da  alma,  mas  que  dela  é 
unicamente a última expressão até aqui. Em 
outros  termos,  que  a  alma  progrediu 
desde a primeira manifestação da vida, 
passando  alternativamente  pelas 
plantas, pelos animálculos, os animais 
e o homem, para se elevar ainda, por meio 
de criação de uma ordem superior,  que os 
nossos  sentidos  imperfeitos  não  nos 
permitem  compreender,  mas  que  a 
lógica dos fatos nos conduz a admitir. A 
lei  do  progresso,  que  seguimos  nos 
desenvolvimentos  físicos  dos  animais 
sucessivos, existiria, pois, igualmente, 
e  principalmente,  em  seu 
desenvolvimento moral.” (88)

Certamente, que se essa linha de raciocínio de 

Dyonis  relativa  a  evolução  da  alma  a  partir  de 

experiência nos animais, plantas até o homem, fosse 

contrária  à  lei  do progresso conforme orientam os 

Espíritos, Allan Kardec teria deixado isso bem claro a 

todos nós, quiçá, nem teria citado.

2.3 – Dos Elementais

123



Apesar  de  não  serem  designados  de 

elementais,  temos,  sim,  na  Codificação,  referência 

explícita  a  Espíritos  que  agem  nos  fenômenos  da 

Natureza.

Em  O  Livro  dos  Espíritos,  livro  segundo, 

capítulo  IX  –  Intervenção  dos  Espíritos  no  mundo 

corpóreo,  o  tópico  “Ação  dos  Espíritos  sobre  os 

fenômenos  da  Natureza”,  especificamente  nas 

questões 536 a 540 o tema é tratado. O destaque é 

a  questão  540,  que  causa  toda  uma  polêmica  no 

meio espírita, nós a comentaremos mais à frente.

Na Revista Espírita 1868, mês de setembro, 

foi  publicada uma mensagem, que foi  recebida na 

Sociedade Espírita de Bordeaux, em abril de 1862, e 

assinada “Um dos vossos guias espirituais”, da qual 

destacamos:

A  Terra não  tem  alma  que 
propriamente lhe pertença, porque não é 
um ser organizado com aqueles que são 
dotados de vida; ela as tem por milhões 
que são os Espíritos encarregados de 
seu equilíbrio, de sua harmonia, de 
sua vegetação, de seu calor, de sua 

124



luz,  das  estações,  da  encarnação 
dos animais que sobrevivem, assim 
como a dos homens. Isto não é dizer 
que esses Espíritos são a causa desses 
fenômenos;  eles  os  presidem como  os 
funcionários de um governo presidem a 
cada um dos órgãos da administração. 
(89)

Então,  temos  de  forma  bem  clara  a 

participação  de  Espíritos  nos  fenômenos  da 

Natureza.

Na  Revista  Espírita  1860,  mês  de  março, 

assinada por Hettani, que se diz “um dos Espíritos 

que presidem à formação das flores, à diversidade 

de seus perfumes”, que a certa altura, afirmou:

[…] Jamais estivemos encarnados, e não 
estaremos,  talvez,  jamais  entre  vós; 
entretanto, há os que já foram homens, mas 
poucos  entre  os  Espíritos  dos  Elementos. 
[…]. (90)

Colocação  um  tanto  quanto  confusa, 

especialmente  diante  das  respostas  de São Luís  a 

respeito dessa mensagem:

125



2. Este Espírito é chamado Hettani; como 
ocorre que ele não tenha um nome e que 
jamais  encarnou?  -  R.  É  uma  ficção.  O 
Espírito não preside, de um modo particular, 
à  formação  das  flores;  o  Espírito 
elementar, antes de passar para a série 
animal, dirige a ação fluídica na criação 
do  vegetal;  este  não  está  ainda 
encarnado;  mas  não  age  se  não  sob  a 
direção  de  inteligências  mais  elevadas, 
tendo  já  vivido  bastante  para  adquirir  a 
ciência  necessária  à  sua  missão.  Foi  um 
destes  que  se  comunicou;  ele  vos  fez 
uma  mistura  poética  da  ação  das  duas 
classes  de  Espíritos  que  agem  na  criação 
vegetal.

3.  Este  Espírito  não tendo vivido  ainda, 
mesmo  na  vida  animal,  como  ocorre  que 
seja tão poético? - R. Relede.

4. Assim o Espírito que se comunicou não 
é o que habita e anima a flor? - R. Não, 
não; eu vos disse bem claramente: ele guia.

5.  Este  Espírito  que  nos  falou  foi 
encarnado? - R. Foi.

6. O Espírito que dá a vida às plantas e às 
flores,  tem um pensamento,  a  inteligência 
de  seu  eu?  -  R.  Nenhum  pensamento, 
nenhum instinto. (91)

Destaque  para  este  trecho:  “o  Espírito 

126



elementar,  antes  de  passar  para  a  série  animal,  

dirige a ação fluídica na criação do vegetal”. Temos, 

portanto, a confirmação da existência dos Espíritos 

elementais, que, na escalada evolutiva, antecedem 

estágio no reino animal, embora São Luís não tenha 

informado sobre o reino anterior pelo qual passaram. 

Supomos ser o vegetal.

Mas  algo  ainda  ficou  nebuloso,  pois  ficamos 

sem entender como um Espírito elemental não tem 

pensamento  e  nem  instinto,  duas  faculdades 

inerentes ao princípio inteligente.

127



3. A opinião do Codificador

Vamos citar duas fontes.

3.1 – Revue Spirite

Em  17  de  agosto  de  2021,  o  pesquisador 

Carlos  Seth  Bastos,  administrador  da  página  no 

Facebook  CSI:  Imagens  e  Registros  Históricos  do 

Espiritismo (92), realizou uma live, na qual menciona 

que o artigo  “Ensaio Sobre o Futuro dos Animais”, 

de autoria de Allan Kardec, foi publicado na  Revue 

Spirite, nos meses de abril, junho e agosto (93).

Tivemos a feliz ideia, deixando a modéstia de 

lado,  de transformar esse artigo do 

Codificador,  que  reflete  a  sua 

opinião,  no  ebook  Allan  Kardec  – 

Ensaio  Sobre  o  Futuro  dos 

Animais (94),  disponibilizado  em 

nosso site, do qual transcrevemos os 

seguintes trechos:

128



[…] A alma animal progride? Aí está a 
questão.  A  abelha,  diz-se,  constrói  sua 
colmeia, o pássaro seu ninho, a aranha sua 
teia,  hoje  como  no  passado,  da  qual 
concluímos  a  negação  do  progresso;  mas 
isso  não  prova  nada,  pois  o  selvagem, 
enquanto  selvagem,  também  constrói  sua 
cabana  da  mesma  maneira,  o  que  não  o 
impedirá de construir um palácio mais tarde, 
quando for civilizado.  Justiça com relação 
aos  animais,  como  com  relação  aos 
homens, só pode ser estabelecida pelo 
progresso;  sem  progresso,  o  ser  não 
encontra  compensação  por  seus 
sofrimentos;  agora,  o  progresso  só  pode 
ser  realizado  em  existências  sucessivas. 
[…]. (95)

De todos  os  sistemas  concernentes 
ao futuro dos animais, apenas um até 
agora concorda com os fatos e resolve 
todas  as  dificuldades  do  assunto  de 
uma maneira consistente com a justiça 
de  Deus;  é  aquele  que  faz  da  alma 
animal o embrião da alma humana, e é 
também  aquele  que  tende  a  prevalecer 
tanto na opinião geral quanto no ensino dos 
Espíritos.  Segundo  esse  sistema,  a  alma 
tem  sua  origem  no  princípio  de  vida 
dos  primeiros  seres  orgânicos;  ela 
então  se  desenvolve,  passando  pelos 
vários  graus  de  animalidade,  até  o 
momento em que está apta a receber a 
centelha divina que a eleva à dignidade 

129



de alma humana.

Esta  nova fase  se  distingue da anterior 
pelas  seguintes  características:  fala 
articulada,  a  substituição  do  instinto 
pela  inteligência,  livre-arbítrio,  progresso 
voluntário e opcional, intuição da divindade 
e  da  vida  futura,  o  sentido  moral,  a 
consciência do bem e do mal.

Nesse ponto,  a  alma deixa o  corpo 
animal, doravante insuficiente para as 
novas  faculdades,  e  assume  um 
invólucro  adequado  ao  trabalho 
exclusivamente inteligente e livre que 
deve  realizar.  O  pensamento  livre  agora 
dominará;  o  instinto,  como  os  panos  da 
infância, tornando-se cada vez menos úteis, 
enfraquecerá  gradualmente.  O  corpo  não 
precisa  mais  dos  instrumentos  destinados 
ao trabalho puramente mecânico, nem das 
armas  ofensivas  e  defensivas  de  que  os 
animais  estão  equipados;  a  inteligência, 
auxiliada  pela  habilidade  manual,  deve 
prover tudo; o próprio homem fabricará suas 
ferramentas  e  seus  meios  de  defesa;  ele 
mesmo providenciará  para  sua  segurança, 
suas roupas e sua alimentação; seu cérebro, 
mais completo que o dos animais, é dotado 
de todos os órgãos necessários ao exercício 
das várias faculdades de que está dotado e 
à emissão das novas ideias que vai adquirir. 
(96)

[…]  Filosoficamente,  moralmente  e 

130



equitativamente,  não  é  mais  irracional 
ver na alma animal o embrião da alma 
humana  do  que  ver  nele  um  anjo 
futuro.  Aceitamos  de  bom  grado  esta 
última ideia, porque nos lisonjeia; afastamos 
o outro porque isso nos humilha. […]. (97)

A teoria que traça a origem da alma 
humana aos seres inferiores da criação, 
toma cada dia mais consistência de opinião, 
e  incontestavelmente  tem  maioria  no 
ensino  dos  Espíritos.  Partindo  desse 
princípio,  não  há  dúvida  de  que  as 
espécies animais mais avançadas e as 
raças humanas mais atrasadas devem 
estar na fronteira. […]. (98)

As  analogias  que  apontamos  são 
fatos  positivos,  dos  quais  se  pode 
racionalmente tirar a conclusão de que 
as paixões do homem têm sua origem 
na animalidade, e que a alma animal, 
ao passar para a humanidade, carrega 
consigo  os  caracteres  distintivos  da 
espécie para qual pertenceu por último. 
A alma humana preserva assim os traços de 
sua  origem até  que  o  progresso  moral  os 
faça desaparecer;  daí  a  semelhança moral 
que  existe  entre  certos  homens  e  certos 
animais;  dessa semelhança, pode-se inferir 
que  alguns  estão  mais  próximos  da  vida 
animal do que se poderia pensar. […]. (99)

Tudo, portanto, concorre para provar que 

131



a  transformação  da  alma  animal  em 
alma humana não ocorre por uma única 
espécie, mas por todas aquelas que se 
aproximam  do  homem  pela  perfeição 
do  organismo,  pelo  desenvolvimento 
intelectual,  pela  semelhança  das 
inclinações  e,  sobretudo,  por  aqueles 
em  que  o  livre-arbítrio  começa  a  se 
libertar do  jugo  do  instinto  puramente 
mecânico;  são  eles  que  podem  ser 
considerados  como  as  espécies  de 
transição.  Eles  são  necessariamente 
encontrados  na  classe  dos  vertebrados, 
ainda mais na classe dos mamíferos e, neste 
último,  entre  as  espécies  domésticas  ou 
aquelas com maior probabilidade de serem 
domesticados.  Na  coabitação  com  o 
homem,  as  almas  animais  se 
desenvolvem,  são  moldadas  pela 
sociabilidade;  trazem  consigo  instintos 
mais  suaves;  estão  imbuídos,  por  assim 
dizer,  de um reflexo humano, e farão com 
que  os  homens  tenham  um  caráter  mais 
manejável  e  mais adequados à civilização. 
[…]. (100)

Portanto,  porto  tudo  isso  que  Allan  Kardec 

argumenta, concluímos que ele admitia que a origem 

do Espírito humano no reino animal.

Outro ponto, que merece análise à parte é a 

132



expressão “tudo se encadeia na Natureza”. Vejamos 

o seguinte trecho:

Tudo  está  interligado  na  natureza, 
como apontamos em conexão com a teoria 
dos fluidos. No passado, os três reinos eram 
considerados totalmente independentes um 
do outro e qualquer um teria rido de quem 
afirmava encontrar uma correlação entre o 
mineral  e  o  vegetal,  entre  o  vegetal  e  o 
animal. A observação cuidadosa removeu a 
solução  da  continuidade  e  provou  que 
todos  os  corpos  formam  uma  cadeia 
ininterrupta,  de  modo  que  os  três 
reinos na realidade só existem para as 
características  gerais  mais  marcantes; 
mas  em  seus  respectivos  limites  eles  se 
fundem a tal ponto que se hesita em saber 
onde termina um e começa o outro, e onde 
certos seres devem ser colocados.

A  semelhança  é  ainda  mais  notável 
quando  entramos  nos  detalhes  do 
organismo. Seguindo os elos da cadeia de 
seres  do  mais  baixo  ao  mais  alto, 
reconhecemos um tipo  primitivo  que varia 
apenas  pela  maior  ou  menor  perfeição  e 
desenvolvimento da forma. As funções são 
iguais  para  todos;  as  plantas,  como  os 
animais,  nascem,  crescem  e  se 
reproduzem;  todos  vivem,  respiram,  se 
alimentam e morrem de doenças ou velhice; 
em  todos  encontramos  órgãos 

133



semelhantes  atribuídos  às  mesmas 
funções,  quer no estado perfeito, quer no 
estado  rudimentar,  adequados,  quanto  à 
forma,  à  força  e  à  extensão  do  meio 
ambiente onde o ser é chamado a viver, e 
da natureza de sua comida.

[…].

[…] Portanto, é com razão perfeita que o 
homem, do ponto de vista corporal, foi 
incluído no reino animal. Há mesmo entre 
ele e certos animais, em relação às formas e 
hábitos  externos,  uma  tal  reaproximação 
que são designados sob o nome de homens 
da floresta e que parecem ser o elo entre o 
animal e a humanidade corporal. Assim, no 
plano  físico,  é  estritamente  verdade 
que  da  planta  ao  homem  não  há 
solução de continuidade. Este é um ponto 
fora  de  discussão  hoje.  É  o  mesmo  em 
termos  intelectuais  e  morais?  É  isso  que 
vamos examinar. (101)

Entendemos, que “o tudo se liga” se trata da 

questão corporal, a moral não entra na questão, por 

não ter ligação com o reino mineral, mas aos reinos 

vegetal, animal e hominal.

A seguinte fala do Codificador:

Dessa  forma,  tudo  tem  um  propósito; 

134



nenhum ser  para em um beco sem saída, 
todo trabalho dá seus frutos. O fim da alma 
vegetal  está  no  mundo  animal;  a  da 
animalidade na humanidade corporal, e 
a  da humanidade corporal  na humanidade 
espiritual. Assim, uma cadeia ininterrupta 
é estabelecida entre todos os seres, do 
mais ínfimo ao anjo,  sem privilégio para 
ninguém,  de  acordo  com  a  grande  lei  de 
unidade  e  justiça  que  governa  todas  as 
obras da criação. (102)

O que foi lalado no início dá a entender ser o 

reino vegetal o início da evolução. Considerando que 

os vegetais são seres orgânicos, acreditamos não ser 

isso  impróprio,  caso  eles  também  tenham  uma 

inteligência  instintiva,  como  têm  os  animais  e  os 

homens.

Por  outro  lado,  a  frase  “Assim,  uma  cadeia 

ininterrupta é estabelecida entre todos os seres, do  

mais  ínfimo ao anjo”,  prova incontestavelmente,  o 

sentido figurado de “do átomo ao arcanjo”.

Recomendamos aos interessados nosso ebook 

Do Átomo ao Arcanjo Significa Que o Princípio 

Inteligente Estagiou no Reino Mineral? (103).

135



3.2 – Psychologie Transformiste-Evolution 

de l’Intelligence

Quanto  à  questão de  ter  passado pelo  reino 

animal,  para  nós  é  pacífica.  Fora  tudo  que  já 

apresentamos,  podemos  ainda  trazer  a  opinião 

pessoal do próprio Codificador, mencionada pelo seu 

amigo,  o  Capitão  Bourgués,  autor  do  livro 

“Psychologie  Transformiste-Evolution  de 

l’Intelligence”,  conforme  citação  de  Charles  Trufy, 

Causeries Spirities constante da obra Da Bíblia aos 

Nossos Dias, de Mário Cavalcanti de Melo (?-?):

Quando  Kardec fez sua viagem espírita 
em 1862, nos veio visitar em Provins, onde 
nos  encontrávamos  acampados;  tivemos  a 
alegria de ter o mestre alguns dias conosco. 
Em  sua  palestra  ele não  nos  escondeu 
nossa  origem  animal,  e  nos  falou  do 
progresso  que  devia  fazer  o  espírito 
para  chegar  à  perfeição.  Ele  nos 
recomendou,  sobretudo,  de  aprofundar 
todos os ramos da Ciência, assegurando-nos 
que  nos  elevaríamos  por  ela,  e  que 
encontraríamos  no  Livro  dos  Espíritos  os 
elementos  para  tudo  conhecer  e  tudo 
abraçar. (104)

136



Certamente,  que  se  Allan  Kardec  fosse  da 

opinião que o princípio inteligente passara pelo reino 

mineral teria dito isso; porém, ele só afirma a nossa 

origem animal, a não ser que tomemos a declaração 

acima como inverídica.  Quanto à questão do reino 

vegetal, a forte impressão que nos ficou foi a de que 

ele passa a aceitá-lo mais para o final de sua vida.

137



4.  Estudiosos  dos  primórdios  da 
Codificação

Traremos vários  autores,  contemporâneos  ou 

próximos  da  época  de  Allan  Kardec,  que,  de  uma 

forma ou de outra, tocaram nesse assunto.

4.1 – Léon Denis

É  o  primeiro  da  lista,  cujas  obras  voltamos 

agora a nossa atenção, cumprindo o que havíamos 

prometido no início, pois em duas delas – Depois da 

Morte e O  Problema do Ser, do Destino e da Dor – 

encontramos algo relacionado ao tema:

a) Depois da Morte (1890):

Tempo  chegará  em  que  todos  esses 
vocábulos:  materialista,  positivista, 
espiritualista,  perderão  sua  razão  de  ser, 
porque o pensamento estará livre das peias 
e  barreiras  que  lhe  impõem  escolas  e 
sistemas. Quando perscrutamos o fundo das 
coisas, reconhecemos que matéria e espírito 
não passam de meios variáveis e relativos 

138



para  expressão  do  que  existe  unicamente 
de positivo no Universo, isto é – a força e a 
vida,  que,  achando-se  em  estado 
latente  no  mineral,  se  vão 
desenvolvendo  progressivamente  do 
vegetal  ao  ente  humano,  e,  mesmo 
acima  deste,  nos  degraus  inumeráveis  da 
escala superior. (105)

Denis,  pelo  que  percebemos,  advoga,  nesse 

ponto, a evolução do princípio inteligente (caso ele 

seja compreendido como integrante de “a força e a 

vida”), a partir do reino mineral; porém, em outras 

oportunidades  a  nossa  impressão  é  de  que  não 

admitiu isso.

[…] deixando o mundo visível, desçamos 
mais  baixo  na  escala  dos  seres, 
penetremos nesses abismos da vida que o 
microscópio  revela-nos;  observemos  esse 
formigar  de  raças  e  de  espécies  que 
confundem  o  pensamento.  Cada  gota 
d’água, cada grão de poeira é um mundo no 
qual  os  infinitamente  pequenos  são 
governados  por  leis  tão  exatas  quanto  as 
dos  gigantes  do  espaço.  Milhões  de 
infusórios  agitam-se  nas  gotas  do  nosso 
sangue, nas células dos corpos organizados. 
A asa da mosca, o menor átomo de matéria 
são  povoados  por  legiões  de  parasitas.  E 

139



todos  esses  animálculos  são  providos 
de  aparelhos  de  movimento,  de 
sistemas  nervosos  e  de  órgãos  de 
sensibilidade  que  os  fazem  seres 
completos, armados para a luta e para as 
necessidades da existência. Até no seio do 
oceano, nas profundezas de oito mil metros, 
vivem  seres  delicados,  débeis, 
fosforescentes, que fabricam luz e têm olhos 
para  vê-la.  Assim,  em  todos  os  meios 
imagináveis,  uma fecundidade  ilimitada 
preside  à  formação  dos  seres.  A 
Natureza está em geração perpétua. Assim 
como a espiga se acha em germe no grão, o 
carvalho  na  bolota,  a  rosa  em seu  botão, 
assim  também  a  gênese  dos  mundos 
elabora-se  na  profundeza  dos  céus 
estrelados. Por toda parte a vida engendra a 
vida. De degrau em degrau, de espécies 
em  espécies,  num  encadeamento,  ela 
eleva-se dos organismos mais simples, 
os  mais  elementares,  até  ao  ser 
pensante  e  consciente;  em  uma 
palavra, até ao homem.

Uma  poderosa  unidade  rege  o  mundo. 
Uma  só  substância,  o  éter  ou  fluido 
universal,  constitui  em  suas 
transformações  infinitas  a  inumerável 
variedade  dos  corpos.  Este  elemento 
vibra  sob  a  ação  das  forças  cósmicas. 
Conforme a velocidade e o número dessas 
vibrações, assim se produz o calor, a luz, a 
eletricidade,  ou  o  fluido  magnético. 

140



Condensem-se  tais  vibrações,  e  logo  os 
corpos aparecerão.

E  todas essas formas se ligam, todas 
essas  forças  se  equilibram,  consorciam-se 
em  perpétuas  trocas,  numa  estreita 
solidariedade.  Do  mineral  à  planta,  da 
planta  ao  animal  e  ao  homem,  do 
homem  aos  seres  superiores,  a 
apuração  da  matéria,  a  ascensão  da 
força  e  do  pensamento  produzem-se 
em ritmo harmonioso.  Uma lei  soberana 
regula  num  plano  uniforme  as 
manifestações  da  vida,  enquanto  um  laço 
invisível une todos os Universos e todas as 
almas.

Do  trabalho  dos  seres  e  das  coisas 
depreende-se uma aspiração para o infinito, 
para o perfeito. Todos os efeitos divergentes 
na aparência convergem realmente para um 
mesmo centro, todos os fins coordenam-se, 
formam  um  conjunto,  evoluem  para  um 
mesmo alvo. E esse alvo é Deus, centro de 
toda a atividade, fim derradeiro de todo o 
pensamento e de todo o amor. (106)

Do  pensamento  de  Denis,  ressalta-se  a  sua 

visão da existência de uma lei soberana que regula 

uniformemente as manifestações da vida, talvez seja 

aquilo  que se diz  do encadeamento das coisas na 

natureza.

141



Sabemos  que,  em  nosso  globo,  a  vida 
aparece primeiramente sob os mais simples, 
os mais elementares aspectos, para elevar-
se,  por  uma  progressão  constante,  de 
formas  em  formas,  de  espécies  em 
espécies,  até ao tipo humano, coroamento 
da  criação  terrestre.  Pouco  a  pouco, 
desenvolvem-se  e  depuram-se  os 
organismos,  aumenta  a  sensibilidade. 
Lentamente, a vida liberta-se dos liames da 
matéria;  o  instinto  cego  dá  lugar  a 
inteligência  e  a  razão.  Teria  cada  alma 
percorrido  esse  caminho  medonho,  essa 
escala  de  evolução  progressiva,  cujos 
primeiros degraus afundam-se num abismo 
tenebroso?  Antes  de  adquirir  a 
consciência e a liberdade, antes de se 
possuir  na  plenitude  de  sua  vontade, 
teria  ela  animado  os  organismos 
rudimentares,  revestido  as  formas 
inferiores  da  vida?  Em  uma  palavra: 
teria  passado  pela  animalidade? O 
estudo  do  caráter  humano,  ainda  com  o 
cunho da bestialidade, leva-nos a supor isso.

O sentimento da justiça absoluta diz-nos 
também  que  o  animal,  tanto  quanto  o 
homem,  não  deve  viver  e  sofrer  para  o 
nada.  Uma  cadeia  ascendente  e 
continua  liga  todas  as  criações,  o 
mineral  ao  vegetal,  o  vegetal  ao 
animal, e este ao ente humano. Liga-os 
duplamente,  ao  material  como  ao 
espiritual. Não sendo a vida mais que uma 

142



manifestação  do  espírito,  traduzida  pelo 
movimento, essas duas formas de evolução 
são paralelas e solidárias.

A  alma  elabora-se  no  seio  dos 
organismos  rudimentares.  No  animal 
está apenas em estado embrionário; no 
homem,  adquire  o  conhecimento,  e  não 
mais pode retrogradar. Porém, em todos os 
graus  ela  prepara  e  conforma  o  seu 
invólucro. As formas sucessivas que reveste 
são  a  expressão  do  seu  valor  próprio.  A 
situação que ocupa na escala dos seres está 
em  relação  direta  com  o  seu  estado  de 
adiantamento. Não se deve acusar Deus por 
ter  criado  formas  horrendas  e 
desproporcionadas. Os seres não podem ter 
outras  aparências  que  não  sejam  as 
resultantes  das  suas  tendências  e  dos 
hábitos  contraídos.  Acontece  que  almas, 
atingindo  o  estado  humano,  escolhem 
corpos débeis e sofredores para adquirirem 
as  qualidades  que devem favorecer  a  sua 
elevação;  porém,  na  Natureza  inferior 
nenhuma escolha poderiam praticar e o 
ser  recai  forçosamente  sob  o  império 
das atrações que em si desenvolveu.

Essa  explicação pode ser  verificada por 
qualquer  observador  atento.  Nos animais 
domésticos  as  diferenças  de  caráter 
são  apreciáveis,  e  até  os  de  certas 
espécies  parecem  mais  adiantados  que 
outros.  Alguns possuem qualidades que se 

143



aproximam  sensivelmente  das  da 
Humanidade, sendo suscetíveis de afeição e 
devotamento.  Como a matéria e incapaz 
de  amar  e  sentir,  forçoso  é  que  se 
admita neles a existência de uma alma 
em  estado  embrionário.  Nada  há  aliás 
maior,  mais  justo,  mais  conforme a lei  do 
progresso, do que essa ascensão das almas 
operando-se  por  escalas  inumeráveis,  em 
cujo  percurso  elas  próprias  se  formam: 
pouco  a  pouco  se  libertam  dos  instintos 
grosseiros e despedaçam a sua couraça de 
egoísmo para penetrarem nos domínios da 
razão,  do  amor,  da  liberdade.  É 
soberanamente  justo  que  a  mesma 
aprendizagem  chegue  a  todos,  e  que 
nenhum ser alcance o estado superior sem 
ter adquirido aptidões novas.

No dia em que a alma, libertando-se 
das  formas  animais  e  chegando  ao 
estado  humano,  conquistar  a  sua 
autonomia,  a  sua  responsabilidade 
moral, e compreender o dever, nem por 
isso atinge o seu fim ou termina a sua 
evolução.  Longe  de  acabar,  agora  é  que 
começa  a  sua  obra  real;  novas  tarefas 
chamam-na. As lutas do passado nada são 
ao  lado  das  que  o  futuro  lhe  reserva.  Os 
seus  renascimentos  em  corpos  carnais 
suceder-se-ão. De cada vez, ela continuará, 
com  órgãos  rejuvenescidos,  a  obra  do 
aperfeiçoamento interrompida pela morte, a 
fim  de  prosseguir  e  mais  avançar.  Eterna 

144



viajora, a alma deve subir, assim, de esfera 
em  esfera,  para  o  Bem,  para  a  Razão 
infinita, alcançar novos níveis, aprimorar-se 
sem  cessar  em  ciência,  em  critério,  em 
virtude. (107)

Apesar  de  afirmar  que  há  uma  cadeia 

ascendente  tanto  no  aspecto  material  quanto  no 

espiritual, ligando todos os seres da criação, ao dizer 

sobre a elaboração da alma, Léon Denis, nessa sua 

fala, a coloca no reino animal.

Ao falar da evolução perispiritual,  Léon Denis 

faz as seguintes considerações:

As relações seculares entre os Espíritos e 
os  homens,  confirmadas,  explicadas  pelas 
recentes  experiências  do  Espiritismo, 
demonstram a sobrevivência do ser sob uma 
forma fluídica mais perfeita.

Essa forma indestrutível,  companheira e 
serva da alma, testemunho de suas lutas e 
de  seus  sofrimentos,  participa  de  suas 
peregrinações,  eleva-se  e  purifica-se  com 
ela.  Gerado  nos  últimos  degraus  da 
animalidade,  o  ser  perispiritual  sobe 
lentamente  a  escala  das  espécies, 
impregnando-se  dos  instintos  das 
feras,  das  astúcias  dos  felinos,  e 
também  das  qualidades,  das 

145



tendências  generosas  dos  animais 
superiores. Até então mais não é que um 
ser  rudimentar,  um  esboço  incompleto. 
Chegando  à  Humanidade,  começa  a  ter 
sentimentos mais elevados; o espírito irradia 
com maior  vigor  e  o  perispírito  ilumina-se 
com claridades novas. De vidas em vidas, à 
proporção que as faculdades se dilatam, que 
as aspirações se depuram, que o campo dos 
conhecimentos se alarga,  ele se enriquece 
com sentidos novos. Como a borboleta que 
sai  da  crisálida,  assim  também  o  corpo 
espiritual desprende-se de seus andrajos de 
carne,  sempre  que  uma  encarnação 
termina.  A  alma,  inteira  e  livre,  retoma 
posse de si mesma e, considerando, em seu 
aspecto  esplêndido  ou miserável,  o  manto 
fluídico  que  a  cobre,  verifica  seu  próprio 
estado de adiantamento. (108)

Da colocação de que o  perispírito  foi  gerado 

nos últimos degraus da animalidade, acabamos por 

concluir, que, s.m.j., Léon Denis tem no reino animal 

como  sendo  o  princípio  da  evolução  da  alma 

humana.

b) O Problema do Ser, do Destino e da Dor 

(1905):

O  homem  é,  pois,  ao  mesmo  tempo, 

146



espírito e matéria, alma e corpo; mas talvez 
espírito e matéria não sejam mais do que 
simples  palavras,  exprimindo  de  maneira 
imperfeita  as  duas  formas  da  vida 
eterna,  a  qual  dormita  na  matéria 
bruta,  acorda  na  matéria  orgânica, 
adquire  atividade,  se  expande  e  se 
eleva no espírito. (109)

Aqui a frase é bem semelhante àquela que lhe 

atribuem, colocada no início do texto, entretanto, ele 

fala  da  “vida  eterna”,  que  é  algo  abrangente  e, 

necessariamente, pode não significar que aconteça 

apenas com o princípio inteligente.

A  lei  do  progresso  não  se  aplica 
somente ao homem; é universal. Há, em 
todos os reinos da Natureza, uma evolução 
que  foi  reconhecida  pelos  pensadores  de 
todos os  tempos.  Desde a célula verde, 
desde o embrião errante, boiando à flor 
das águas, a cadeia das espécies tem-
se  desenrolado  através  de  séries 
variadas, até nós. (110)

Cada  elo  dessa  cadeia  representa  uma 
forma  da  existência  que  conduz  a  uma 
forma  superior,  a  um  organismo  mais 
rico,  mais  bem-adaptado às necessidades, 
às manifestações crescentes da vida; mas, 
na  escala  da  evolução,  o  pensamento,  a 

147



consciência  e  a  liberdade  só  aparecem 
passados  muitos  graus.  Na  planta  a 
inteligência  dormita;  no  animal  ela 
sonha; só no homem acorda, conhece-se, 
possui-se e torna-se consciente; a partir daí 
o  progresso,  de  alguma  sorte  fatal  nas 
formas inferiores  da  Natureza,  só  se  pode 
realizar  pelo  acordo  da  vontade  humana 
com as leis Eternas. (111)

Agora,  dá  uma reviravolta  dizendo que é  na 

planta que a inteligência dormita, com isso dá uma 

pista para definir  qual  é  realmente a sua posição, 

que, parece-nos ser mais para deixar de fora o reino 

mineral,  caso não estejamos forçando a barra,  em 

virtude do que concluímos nos baseando em Allan 

Kardec.

Por  oportuno,  ainda  podemos  acrescentar  a 

obra  Síntese  Doutrinária  e  Prática  do 

Espiritismo (1921), da qual transcrevemos:

150. Se a vida humana não existisse, 
faltaria  então  alguma  coisa  no 
universo?

R. Certamente, porque o homem resume 
em si todas as vidas dos diversos reinos da 
natureza  –  do  mineral,  do  vegetal  e  do 

148



animal – e as completa pela consciência e 
pela liberdade. A vida humana é o fenômeno 
consciente  da  natureza.  (112)  (grifo  do 
original)

Tomando-se  do  que  vimos  em  Léon  Denis, 

entendemos que ao dizer “homem” está se referindo 

a seu aspecto corporal e não ao ser espiritual, uma 

vez  que  o  elemento  mineral  consta  de  nossa 

estrutura óssea, vimos Gabriel Delanne afirmando.

4.2 – Camille Flammarion

O  destacado  astrônomo  francês,  manifestou 

uma opinião a respeito do assunto, vamos encontrá-

la na obra Estamos Prontos: Reflexões sobre as 

Raízes da Conduta Humana, ditada pelo Espírito 

Hammed,  pela psicografia de Francisco do Espírito 

Santo Neto, no seguinte trecho:

Diz  Camille  Flammarion  (113):  “A 
existência  do  Espírito na  Natureza,  nas 
leis do cosmo, no homem, nos animais e 
nas plantas é manifesta. Ela deve bastar 
para  estabelecer  a  religião  natural.  E  tal 
religião será incomparavelmente mais sólida 
que todas as formas dogmáticas”. (114)

149



Pelo visto, Camille Flammarion não aceitava a 

existência do Espírito nos minerais.

Aproveitamos  o  momento  para  também 

colocarmos  as  considerações  de  Hammed,  autor 

espiritual, que acabamos de citar:

Todavia,  não  carregamos  somente  as 
características  denominadas  rudes  ou 
embrutecidas, mas também propriedades e 
atributos  em  germe,  como  solidariedade, 
organização,  altruísmo,  prudência, 
cooperação,  empatia  e  outros  tantos, 
provenientes dessa mesma herança – isto é, 
as  fases  evolutivas  (ato  de  nascer  – 
aprendizado,  ato de morrer –  aprendizado, 
ato de renascer – aprendizado) – em que o 
princípio  inteligente  serve-se  dessa 
linhagem,  seguindo  por  intermédio  das 
experiências  imensamente  recapituladas, 
rumo à plataforma da humanidade.

Hoje atribuímos essas qualidades apenas 
aos  homens,  ignorando  que  elas  também 
são um legado de  nossos ancestrais  do 
reino  animal,  ou  seja,  os  embriões  de 
consciência  ou  espíritos  em evolução, 
constituindo, assim, as bases evolutivas da 
conduta atual da coletividade humana. (115)

Entendemos  que,  para  esse  orientador 

150



desencarnado,  o  início  do  processo  evolutivo  do 

princípio inteligente tem seu início no reino animal.

4.3 – Gabriel Delanne

Foi  contemporâneo  de  Léon  Denis,  filho  de 

Alexandre  Delanne,  amigo  íntimo de Allan  Kardec, 

dedicou-se ao aspecto científico do Espiritismo, cujas 

conclusões trazemos para análise. Especificamente, 

desenvolveu um estudo sobre o assunto na obra  A 

Evolução  Anímica,  e  também  falou  alguma  coisa 

nestas duas outras: O Espiritismo perante a ciência e 

A  Reencarnação.  Vejamos  cada  uma  delas,  pela 

ordem de publicação:

a) O Espiritismo Perante a Ciência (1885):

O que nos falta dizer é como o perispírito 
pode  ter  adquirido  todas  as  qualidades 
necessárias  ao  funcionamento  de  uma 
maravilha  como  é  o  corpo  humano.  É 
preciso  que  estabeleçamos  por  que 
processo  esta  organização  fluídica  pode 
dirigir  as  diferentes  categorias  de  ações 
orgânicas que compõem a vida.

Segundo  acreditamos,  quanto  mais  o 
espírito  se  eleva  mais  se  lhe  depura  o 
invólucro.  Podemos,  pois,  dizer,  olhando 

151



para o passado, que, quanto mais grosseiro 
é o invólucro, menos adiantado é o espírito; 
donde  a  conclusão  de  que  a  alma 
humana,  antes  de  animar  um 
organismo  tão  perfeito  como  o  corpo 
humano,  teve  que  passar  pela  fieira 
animal:  Não  pretendemos  que  o 
princípio  inteligente  tenha  sido 
obrigado a  atravessar  a  fase  vegetal, 
porque  nas  plantas  não  encontramos 
sinal  algum  de  sensibilidade  bem 
nitidamente acusada. Os movimentos de 
certas  dioneias,  como  a  mimosa  pudica, 
vulgarmente  chamada  sensitiva,  não 
bastam para  estabelecer  esta  propriedade 
nas  raças  vegetais.  Tomaremos,  pois, 
como ponto  de partida  das  evoluções 
do  princípio  inteligente  os  mais 
rudimentares animais. (116)

Vê-se,  então,  que,  para  Gabriel  Delanne,  o 

ponto de partida da evolução do princípio inteligente 

é no reino animal.

Logo no início  dessa obra,  encontramos algo 

que pode nos indicar aquilo que faz a ligação entre 

os três reinos:

O corpo do homem rejeita o que nutre a 
planta; a planta transforma o ar, que nutre o 

152



animal; o animal nutre o homem, e os seus 
resíduos,  levados  pelo  ar  à  superfície  da 
terra  vegetal,  renovam e  entretêm a  vida 
das plantas. Todos os mundos: vegetais, 
minerais,  animais,  se  unem,  se 
penetram, se confundem e transmitem 
a vida por um movimento que é dado ao 
homem verificar e compreender. Eis por que 
– diz ele – “circulação da matéria é a alma 
do Mundo”. (117)

Não seria  o “tudo na natureza se encadeia”, 

dito por Allan Kardec?

b) A Evolução Anímica (1895)

[…]  O  Espírito,  transitando  pela 
matéria  vivente,  desde  as  primitivas 
eras  do  mundo,  conseguiu 
paulatinamente,  a  transformação 
progressiva e aperfeiçoada. Cremos seja 
ele  o  agente  de  evolução  das  formas 
orgânicas e,  daí,  a  razão  do  perispírito, 
conservando-lhe  as  leis.  Nem  foi  senão 
lentíssima  e  progressivamente  que  essas 
leis se lhe incrustaram na contextura. (118)

Preciso, é, portanto, demonstrarmos 
a  unidade  do  princípio  pensante  no 
homem e no animal, e estabelecermos 
que  não  há  transições  bruscas  entre 

153



um e outro; que a lei de continuidade não 
se interrompe, que o homem não constitui 
um reino à parte no seio da natureza, e que 
só  mediante  uma  evolução  contínua,  por 
esforços  consecutivos,  chega  a  atingir  o 
ponto culminante na criação. (119)

Do homem ao macaco, deste ao cão; da 
ave ao réptil e deste ao peixe; do peixe ao 
molusco,  ao  verme,  ao  mais  ínfimo  dos 
colocados  nas  fronteiras  extremas  do 
mundo  orgânico  com  o  mundo 
inanimado,  nenhuma  passagem  é 
brusca.  O  que  se  dá  é  sempre  uma 
degradação insensível.  Todos os seres se 
tocam,  formam  uma  cadeia  de  vida, 
que  só  nos  parece  interrompida  pelo 
desconhecimento  das  formas  extintas 
ou  desaparecidas.  Nessa  hierarquia  dos 
seres, o homem reivindica o primeiro lugar 
a que tem, certo, incontestável direito; mas, 
isso  não  o  coloca  fora  da  série,  e  quer 
simplesmente  dizer  que  ele  é  o  mais 
aperfeiçoado dos animais.

Não só é impossível fazer do homem um 
ser  destacado  do  reino  animal,  como 
devemos  conceituá-lo  também  ligado 
aos  seres  inferiores,  visto  que,  entre 
animais e vegetais, não há delimitação.

Certo,  o  vulgar  bom  senso,  como  diz 
Charles Bonnet, distinguirá sempre um gato 
de  uma  roseira;  mas,  se  quisermos 

154



avançar no estudo dos processos vitais 
que  diferenciam  o  animal  da  planta, 
havemos de ver que não existem mais 
caracteres  próprios  do  animal  que 
faltem à planta.  Porque,  de um lado,  há 
plantas que, como as algas, se reproduzem 
por meio de corpúsculos agilíssimos,  e,  de 
outro  lado,  animais  que,  no  decurso  de 
longa  existência  permanecem  imóveis, 
aparentemente  insensíveis,  sem  terem 
mesmo,  como a  sensitiva,  a  faculdade  de 
subtrair-se  às  hostilidades  exteriores.  Ao 
homem é impossível viver de maneira 
diferente dos outros animais.

O sangue lhe circula do mesmo feitio, o 
ar  é  respirado  nas  mesmas  proporções, 
mercê de idêntico mecanismo. Os alimentos 
são da mesma natureza, transformados nas 
mesmas  vísceras,  mediante  as  mesmas 
operações químicas, pois, como temos visto, 
as condições indispensáveis  à manutenção 
da vida são idênticas para todos os seres.

O nascimento não é fenômeno particular. 
Nos primeiros períodos de vida fetal, é 
impossível  distinguir  o  embrião 
humano  do  canino,  ou  de  outro 
qualquer vertebrado.

A monera que haja de produzir o “rei da 
criação”  é,  originariamente,  composta  de 
um  simples  protoplasma,  como  a  de 
qualquer vegetal.

155



A morte é também a mesma para toda a 
série  orgânica.  Idêntica  nas  causas,  como 
nos resultados, ou seja, a desorganização da 
matéria  viva,  em  retorno  ao  grande 
laboratório da natureza.

Resumindo:  reconhecemos,  com  os 
sábios, que, por seus caracteres físicos, 
o  homem  em  nada  se  distingue  do 
animal, e que vã tem resultado a tentativa 
para estabelecer uma linha que lhe permita 
atribuir-se um lugar privilegiado. (120)

Se  tivermos  bem  de  vista  os  fatos 
retrocitados,  a  respeito  dos  selvagens, 
compreenderemos  melhor  a  marcha 
ascendente  do  princípio  pensante,  a 
partir das mais rudimentares formas da 
animalidade,  até  atingir  o  máximo do 
seu  desenvolvimento  no  homem.  Os 
povos  primitivos  são  vestígios  que 
demonstram  as  fases  do  processo 
transformista,  mas  tais  seres  que  nos 
parecem tão degradados são, ainda assim, 
superiores  ao  nosso  ancestral  da  época 
quaternária,  o  que  nos  permite 
compreender  que  não  existe  diferença 
essencial  entre  a  alma  animal  e  a  nossa. 
(121)

A  descendência  animal  do  homem 
impõe-se  com  evidência  luminosa  a 
todo  pensador  imparcial.  Somos, 
evidentemente,  o  último ramo aflorado da 

156



grande  árvore  da  vida,  e  resumimos, 
acumulando-os, todos os caracteres físicos, 
intelectuais  e  morais,  assinalados 
isoladamente  em  cada  um  dos  indivíduos 
que perfazem a séries dos seres. (122)

A  Natureza  opera  sempre  em 
continuidade nas manifestações sucessivas 
que  perfazem  o  conjunto  dos  fenômenos 
terrestres.

Já no reino mineral se torna possível 
encontrar  o  traço de uma futura vida 
orgânica.  O  cristal  é  quase  um  ser 
vivente, visto que difere completamente da 
matéria  amorfa,  tendo  as  moléculas 
orientadas por uma ordem geométrica, fixa 
e, por tanto, uma tal ou qual individualidade. 
Nele  existe  os  primeiros  lineamentos  da 
reprodução,  visto  como a  mínima de  suas 
parcelas,  mergulhada  num soluto  idêntico, 
permitirá  o  desenvolvimento  regular  e 
indefinido dessa partícula,  constituindo um 
cristal  semelhante  ao  primeiro.  Não  há, 
finalmente, uma só parte do seu bloco, cuja 
avaria não se possa reparar. (123)

[…]  No  mundo  inorgânico  tudo  é 
cego, passivo, fatal; jamais se verifica 
progresso, não há mais que mudanças 
de estados, as quais em nada modificam a 
natureza  íntima  da  substância.  No  ser 
inteligente  há  aumento  de  poder, 
desenvolvimento  de  faculdade  latente, 

157



eclosão do ser, a traduzir-se por exaltação 
íntima do indivíduo. (124)

É  no  seio  tépido  dos  mares  primitivos, 
sob  a  ação  da  luz,  do  calor  e  de  uma 
pressão  hoje  difícil,  senão  impossível  de 
reproduzir-se,  que  se  formou  essa  massa 
viscosa  chamada  protoplasma,  primeira 
manifestação  da  vida  inteligente,  que 
deve  se  desenvolver  progressiva  e 
paralelamente, e produzir a inumerável 
multidão de formas vegetais e animais, 
para chegar, após uma série de séculos 
ou milênios, à obra tão pacientemente 
perseguida:  –  a  aparição  do  ser 
consciente – o homem. (125)

A evolução terrestre

Não  encerrando  os  terrenos  primitivos 
qualquer  traço  de  matéria  organizada, 
temos  por  certo  que  a  vida  surgiu  na 
Terra em um dado momento. Vimos que 
ela, a vida, não é mais que uma modificação 
da energia, a preludiar-se naturalmente na 
construção  geométrica  dos  cristais  que  se 
organizam,  reparam  as  fraturas  e 
reproduzem-se  acidentalmente,  quando, 
cindidos  por  uma  força  exterior,  se 
mergulha em água-mãe a parte lascada.

Essa  matéria,  porém,  é  inerte, 
desprovida  de  espontaneidade;  torna-
se-lhe  necessária  a  adjunção  do 
princípio intelectual para poder animar-

158



se. É um problema que fica resolvido com o 
protoplasma. Não há individualidade nessas 
massas  gelatinosas,  moles,  viscosas,  que 
tomam  indiferentemente  todas  as  formas; 
mas,  logo que se opera uma condensação 
na massa, como sucedeu com as nebulosas, 
essa condensação se chama núcleo. Depois, 
o protoplasma reveste-se de uma camada 
mais  densa  e  é  o  começo  do  invólucro 
membranoso.  A  partir  desse  momento, 
está o ser vivo constituído; é a célula que 
há de ser molécula vital, de que se formam 
todos  os  seres  organizados.  Animais  ou 
vegetais,  do  mais  simples  ao  mais 
complexo,  não  passam  de  associação 
de  células  mais  ou  menos 
diferenciadas.  Todo  o  trabalho  futuro 
consistirá  nesse  agrupamento,  e  os  meios 
utilizados pela Natureza, para variar a sua 
obra primitiva, são bem simples, resumem-
se em duas proposições: seleção natural ou, 
melhor dito – luta, pela vida, e influência do 
meio,  cuja  ação é  enérgica  para variar  as 
formas, a alimentação e os instintos. (126)

O  princípio  pensante  percorreu, 
lentamente,  todas  as  escalas  da  vida 
orgânica,  e  foi  por  meio  de  uma 
ascensão ininterrupta,  em transcurso de 
séculos inumeráveis, que ele pôde pouco a 
pouco,  demoradamente,  fixar  no  invólucro 
fluídico  todas  as  leis  da  vida  vegetativa, 
orgânica e psíquica.

159



Foi-lhe preciso rematerializar-se um sem-
número  de  vezes  para  que  todos  esses 
movimentos,  sentidos,  conscientes, 
desejados, chegassem à inconsciência e ao 
automatismo perfeito,  que caracterizam as 
reações vitais e as ações reflexas. Não é de 
improviso que o ser, seja qual for, chega a 
esse  resultado,  pois  a  Natureza  não  faz 
milagres, e opera sempre do simples para o 
complexo.  Para  que  um  ser  tão 
complexo quanto o homem, que reúne 
os  caracteres  mais  elevados de todas 
as  criaturas  vivas,  possa  existir, 
importa,  absoluta  e  necessariamente, 
tenha  percorrido  toda  a  série,  cujos 
diferentes  estados  ele  em  si  resume. 
(127)

Por estas várias passagens podemos ver que 

Gabriel  Delanne  continua  firme  em  manter-se  na 

ideia  de  que  o  princípio  inteligente  iniciou  seu 

processo  evolutivo  no  reino  animal,  que,  como 

reiteradas  vezes  já  vimos,  faz  parte  dos  seres 

orgânicos.

Achamos  oportuno  colocar  a  definição  de 

protoplasma. Na Wikipédia lemos:

Protoplasma é a parte viva da célula. É 

160



um  sistema  físico-químico  de  natureza 
coloidal e pode passar facilmente do estado 
sólido ao líquido. Os principais constituintes 
químicos  do  protoplasma são  as  proteínas 
(ácidos  aminados,  polipeptídeos  etc.),  os 
carboidratos,  os  lipídios,  as  substâncias 
minerais  e  a  água.  O  protoplasma é  uma 
substância viva que tem a propriedade da 
assimilação  e  sofre  suas  consequências 
(crescimento,  divisão  etc.).  O  protoplasma 
reage  aos  excitantes  mecânicos,  físicos  e 
químicos; pode emitir pseudópodes e sofre 
atrações  e  repulsões.  Existem  três 
propriedades importantes dos protoplasmas 
no  sistema  nervoso:  irritabilidade, 
condutibilidade  e  contratilidade.  O 
protoplasma,  segundo  estudos,  foi  a 
primeira matéria viva a habitar o orbe 
terrestre  após  as  agitações  das 
energias físico-químicas, e das colisões 
telúricas  incandescentes  na  formação 
terrestre.  E  após  cessar  as  agitações  do 
princípio da formação do globo, e ambientar 
a  pressão  atmosférica,  de  forma  que 
oferecesse  o  ambiente  mínimo  para  a 
existência de vida na terra,  pôde-se assim 
dar início a primeira forma de vida terrestre, 
que foi o protoplasma. (128)

Nessa  obra  de  Gabriel  Delanne,  também, 

vemos um trecho que corrobora o “tudo na natureza 

se encadeia”, mencionado um pouco atrás:

161



[…]  Quanta  grandeza  nessa  marcha 
lenta, porém firme, para chegar ao homem, 
florescência  da  força  criadora,  joia  que 
resume  e  sintetiza  todo  o  progresso, 
receptáculo  de  todas  as  formas,  colônia 
viva,  hierarquizada de todas as  formas de 
vida,  pois  que  nele  concorrem,  e  se 
prestam mútuo auxílio, todos os reinos. 
A estrutura óssea é o mundo mineral, 
mas  quão  melhorado,  vitalizado!  Os  sais, 
inertes in natura, aí estão vivos, mutáveis e 
permutáveis,  mas  conservando,  em  seu 
trânsito, o caráter essencial – a solidez!

Depois, é o mundo vegetal nas células 
que apresentam variedade e opulência 
incapazes  de  serem  ultrapassadas  por 
qualquer  planta.  Em  seguida,  é  o  reino 
animal que fornece sucessivamente os 
melhores órgãos, nos quais encontramos 
o  esboço  de  aperfeiçoamento,  de  espécie 
em espécie,  até atingir o tipo definitivo 
da humanidade. […]. (129)

Também  para  Gabriel  Delanne,  ao  que  nos 

parece, é a matéria que faz estreita ligação entre os 

três reinos.

c) A Reencarnação (1924):

162



Em  nossos  dias  existem,  ainda, 
representantes  de  todas  as  mentalidades 
possíveis.  Desde  as  plantas  até  o 
homem,  passando  por  todo  o  reino 
animal,  há  uma  série  gradual  e 
contínua, que parte da inconsciência quase 
total até à plena luz da razão que ilumina os 
homens superiores. (130)

Formação e desenvolvimento gradual do 
espírito

Se  bem  que  a  natureza  íntima  do 
princípio  pensante  nos  seja  ainda 
desconhecida,  somos  obrigados  a 
procurar-lhe  as  origens  em  todos  os 
seres vivos,  por  ínfimos que nos  possam 
parecer.  Sem  dúvida,  a  individualidade 
desse princípio não é aparente nas formas 
inferiores,  mas  há  uma  necessidade 
lógica  de  ver  em  todas  as 
manifestações  vitais  uma  ação  desse 
princípio espiritual, mesmo quando ele 
está,  ainda,  indistinto  nos  seres  que 
estão na base da escala orgânica, como 
eu  o  dizia  na  memória  apresentada  ao 
Congresso Espírita, em 1898.

Somos,  pois,  obrigados,  pela  força 
da lógica, a buscar no reino vegetal o 
exórdio da evolução anímica, porque a 
forma  que  as  plantas  tomam  e 
conservam  durante  a  vida  implica  a 
presença de um duplo perispiritual, que 
preside às trocas e mantém a fixidez do 

163



tipo. (131)

Gabriel Delanne, ao que tudo indica, muda de 

ideia, embora não tenha deixado isso expresso, para, 

agora,  situar  o  início  da  evolução  do  princípio 

inteligente não mais no reino animal; mas, sim, no 

vegetal, onde lhe fixa o início do processo evolutivo 

rumo ao reino hominal, estágio anterior a angelitude.

Ao falar da escala orgânica, remete-nos ao teor 

da frase que colocamos no início deste estudo, que 

cabe relembrarmos: “A vida orgânica pode animar 

um corpo sem alma, mas a alma não pode habitar 

um corpo privado de vida orgânica.” (132)

4.4 – Oliver Joseph Lodge

Oliver  Joseph  Lodge (1851-1940),  físico  e 

escritor  inglês,  autor  da  obra  Raymund,  da  qual 

transcrevemos:

Seja lá o que for a vida,  é  para nós 
uma abstração porque essa palavra constitui 
um  termo  geral  indicativo  de  uma  coisa 
comum a todos os  animais  e  plantas, 
mas não existente de modo direto no 

164



mundo inorgânico. Para compreendermos 
a vida temos de estudar as coisas vivas e 
ver  o  que  há  nelas  de  comum.  Um 
organismo  é  vivo  quando  afeiçoa  a 
matéria  de  uma  forma  especial  e 
utiliza-se  da  energia  para  os  fins 
próprios – sobretudo o crescimento e a 
reprodução. Um organismo vivo, enquanto 
permanece vivo defende a sua complicada 
estrutura  contra  a  deterioração  e  a 
desagregação. (133)

É  interessante  que  aqui  encontramos  o  que 

vimos várias vezes em Allan Kardec, sobre a questão 

dos seres inorgânicos não terem vida. Da afirmativa 

de  Lodge  de  que  “um  organismo  é  vivo  quando 

afeiçoa a matéria”, deduzimos que isso não ocorre 

no reino mineral.

4.5 – Ernesto Bozzano

Ernesto  Bozzano  (1862-1943),  dedicou-se 

desde cedo ao estudo, sobretudo da filosofia e das 

ciências exatas. Foi professor de filosofia da ciência 

na Universidade de Turim, Itália. Pesquisador espírita 

desenvolveu um estudo sobre a questão da alma nos 

aminais, cujo título é  Os Animais têm Alma?,  do 

165



qual transcrevemos:

Há alguma coisa de anticientífico em se 
supor que a evolução  biológica da espécie, 
ilustrada pela ciência, seja regulada por uma 
evolução  correspondente  e  paralela  do 
espírito,  que  se  individualizaria  gradual  e 
lentamente,  ganhando  uma  consciência 
própria,  sempre  mais  forte,  graças  ao 
acúmulo de uma série de experiências 
adquiridas  na  passagem  através  de 
uma multidão de existências vegetais, 
animais e humanas?

Como  quer  que  seja,  não  é  menos 
verdade  que  a  teoria  da  sobrevivência  da 
psique animal – sobrevivência que, como se 
pôde  ver,  resulta  incontestavelmente  dos 
fatos observados – deixaria de ter uma base 
racional  se ela  não fosse completada pela 
hipótese  reencarnacionista,  porque  não  se 
poderia admitir uma condição de existência 
espiritual  dos  animais  sem  a  qual  um 
quadrúpede,  um  réptil,  um  pássaro,  etc. 
devessem  permanecer  como  tais 
eternamente.  Segue-se  daí  que  as  formas 
animais  da  existência  terrena,  do  mesmo 
modo  que  as  graduações  das  raças 
humanas,  não  podem  ser  senão 
consideradas  como formas  transitórias  por 
meio  das  quais  todos  os  seres  vivos 
devessem  passar,  sem  o  que  a  vida  do 
universo  não  se  explicaria  e  seria  sem 

166



finalidade,  como  não  existiria,  aliás, 
qualquer justiça no mundo.

Insisto  neste  ponto:  que  a  escala 
infinita dos seres vivos só pode ser a 
expressão das  manifestações  da  alma 
nas  suas  etapas  progressivas  de 
elevação espiritual. O que se tornou atual 
no homem, graças  a  uma longa evolução, 
fica  potencial  nos  seres  inferiores.  A 
involução  precede  a  evolução.  Não  é, 
portanto,  a  matéria  que  faz  evoluir  o 
espírito,  é  o  espírito  que,  para  evoluir 
sozinho,  precisa  de  todas  as  fases  de 
experiência que ele poderá obter na Terra, 
e, por consequência,  tem necessidade de 
se  revestir  de  todas  as  formas 
sucessivamente mais refinadas que lhe 
pode oferecer a matéria organizada. As 
leis  biológicas  da  `seleção  natural,  da 
`sobrevivência do mais capaz, da influência 
do meio não são senão os acessórios mais 
indispensáveis  para  essa  evolução,  mas  a 
verdadeira  causa  da  evolução  dos 
organismos  vivos  é  interior  e  se  chama 
espírito.

Uma  das  melhores  definições 
compreensíveis sobre a natureza íntima dos 
processos  evolutivos  nas  individualidades 
vivas  foi  ditada  mediunicamente  à  lady 
Cathness, que a transcreve no seu livro Old 
truth in new light (Antiga verdade com nova 
luz). Embora essa dama fosse inglesa, esta 

167



definição  lhe  foi  dada  em  francês. 
Reproduzo-a tal como é:

O gás se mineraliza,

O mineral se vegetaliza,

O vegetal se humaniza,

O homem se diviniza.

Se  fossem  acolhidas  as  conclusões 
acima,  em  favor  da  existência  é  da 
sobrevivência  da  psique  animal  é  de 
sua  passagem ascensional  através  da 
escala  dos  seres  por  meio  das 
reencarnações sucessivas  até  o  ponto 
de  se  humanizar,  uma  nova  luz 
esclareceria  assim  o  eterno  problema que 
todas  as  filosofias  e  todas  as  religiões  se 
propuseram a resolver: o do fim da vida no 
universo. Infeliz o povo que perder toda a fé 
nos altos destinos do ser! […]. (134)

A novidade é  que Ernesto  Bozzano admite a 

evolução do princípio  inteligente  também no reino 

vegetal, estágio anterior a sua experiência no reino 

animal,  para,  posteriormente,  adentrar-se  no  reino 

hominal.

168



5. Estudiosos ulteriores à Codificação

Vejamos  alguns  destacados  estudiosos 

brasileiros  que  surgiram  após  a  consolidação  da 

Doutrina Espírita:

5.1 – Cairbar Schutel

Cairbar Shutel (1868-1938), renomado espírita 

de  Matão  (SP),  na  obra  A  Gênese  da  Alma, 

manifesta-se com as seguintes opiniões:

Se  estudarmos  com  atenção  a  alma 
humana,  e  lhe  remontarmos  a  origem, 
veremos  o  homem  desaparecer  da 
Humanidade,  e  só  poderemos  encontrar 
novamente  as  suas  pegadas,  deixando  o 
reino  animal,  infância  espiritual de 
todos os  sábios  e  ignorantes,  de  todos os 
ricos e pobre, de todos os bons e maus, de 
todos os grandes e pequenos que vagueiam 
neste mundo de Deus!

Todos nós pagamos o nosso tributo 
ao  reino  inferior para  chegarmos  ao 
reino humano.

169



Ninguém  adquire,  sem  trabalho  e  sem 
esforços,  certa  soma  de  bem-estar,  por 
menor  que  seja,  nem  certo  grau  de 
superioridade.

A lei inexorável do destino, que nos leva 
para estados cada vez melhores, obriga-nos 
à luta, e a luta não se faz sem dores e sem 
trabalhos,  que  nos  garante  o  mérito  das 
nossas ações.

[…].

A alma não podia deixar de ter o seu 
começo,  o  seu  nascimento,  no  reino 
animal,  nos  seres  da  criação,  onde 
passou  por  todas  as  transformações 
indispensáveis  ao  seu  progresso;  onde 
evoluiu,  chorando  ali,  trabalhando  acolá, 
brincando  além,  para  após  essas 
alternativas  de  tristezas,  de  gemidos,  de 
lutas  e  de  alegrias,  despontar  na 
Humanidade,  onde  mediante  o  seu 
progresso,  mais  esclarecida  e  dotada  de 
outros atributos prepara o glorioso surto de 
gênio para a posse da Vida na Imortalidade! 
(135) (itálico do original)

Não  é  nos  templos,  nem  nas 
academias,  que  encontraremos  o 
registro da nossa individualidade, mas, 
sim,  na  escala  inferior  dos  seres,  no  
reino animal, de que o nosso corpo carnal 
é o mais característico exemplar.

170



Poderá alguém negar esta verdade, que 
se  evidencia  aos  olhos  de  todos  os  que 
querem ver?

Examine  o  leitor,  com  espírito 
perscrutador,  o  reino  animal  e  o  reino 
hominal,  e  verá  que  não  encontra  entre 
estes reinos limites distintamente traçados.

No extremo do reino animal com o reino 
vegetal,  estão  os  zoófitos  ou  animais 
plantas, nome que indica pertencerem eles 
a ambos os reinos, servindo-lhes de tração 
de união. E no extremo do reino animal com 
o  reino  hominal  encontramos  o 
orangotango, o chimpanzé,  o gorila,  que a 
tal  ponto  apresentam  as  maneiras  do 
homem  que,  por  muito  tempo,  foram 
designados  sob  o  nome  de  homens  dos 
bosques. (136) (itálico do original)

Caibar  Schutel  coloca,  de  forma  bem 

categórica,  que  o  início  da  evolução  da  alma  só 

poderia ser no reino animal.

5.2 – Romeu de Campos Vergal

O professor Romeu de Campos Vergal (1903-

1980), na obra Reencarnação ou Pluralidade das 

Existências,  apresenta  a  fonte  como  sendo  o 

Bramanismo ou Hinduísmo, senão vejamos:

171



Na Velha Índia

Passemos a contemplar a antiquíssima e 
sempre  sonhadora  Índia  do  nosso  velho  e 
querido amigo Ghandi:  o Bramanismo ou 
Hinduísmo foi  fundado  por  Vyasa,  cuja 
filosofia  se  acha  vasada  nos  Vedas,  nos 
Upanixadas  e  nos  Puranas.  Calcula-se  que 
foi introduzida na Índia Antiga ha uns 60.000 
anos. Assim como a literatura sagrada dos 
Caldeus  desapareceu  da  vista  da 
posteridade  profana,  como  tudo  que  dizia 
respeito a perdida Atlântida, também o Rig-
Véda, o mais antigo exemplar da literatura 
Atyaria,  permanece  mudo  ante  os 
orientalistas, que não o compreenderam em 
seu  espírito,  porque  não  encontraram  o 
código  que  o  devia  revelar.  -  Pois  bem, 
brâmanes e budistas ainda conservam 
este  ensinamento  hinduísta,  que  vem 
atravessando gerações sobre gerações:

“A alma dorme na pedra,  sonha na 
planta, move-se no animal e desperta 
no homem.”

E'  palpável  a  lição evolutiva do  espírito 
através de todas as  etapas nos  diferentes 
reinos. […]. (137)

Na sua obra intitulada  Levanta-te e caminha, 

publicada  em  1942,  o  autor,  com  palavras 

diferentes, diz a mesma coisa. (138)

172



5.3 – José Herculano Pires

O  jornalista  José  Herculano  Pires,  em  A 

Evolução Espiritual do Homem (na Perspectiva 

da Doutrina Espírita), disse o seguinte:

Alguns  etnólogos  e  mitólogos,  como 
André  Lang  e  Max  Freedom Long,  citados 
por Ernesto Bozzano, chegaram a aceitar a 
possibilidade  de  traços  e  características 
animais  em  raças  humanas.  Essas 
suposições,  de  origem  evidentemente 
totêmicas,  não  passam  do  plano 
especulativo. O homem não se define pela 
sua aparência corporal, onde as marcas da 
animalidade  ancestral  podem  aparecer  de 
maneira  generalizada  e  não  específica.  O 
espírito  humano,  que  é  a  essência  do 
homem e a  única  ficha de sua identidade 
evolutiva, revela em toda parte e em todos 
os  tempos  a  sua  unidade  espiritual.  Essa 
unidade não provém da forma corporal, mas 
da  consciência.  A  diferenciação  das 
espécies,  particularmente  das  superiores, 
torna-se pregnante nas suas características 
psíquicas. A unidade do espírito humano é 
perfeita e invariável em todas as raças do 
passado  e  do  presente.  Porque  as 
espécies  superiores,  tanto  nos  reinos 
mineral,  vegetal,  animal  e  humano, 
revelam  sempre  a  supremacia 
espiritual da espécie, que se despe das 

173



heranças da ganga das metamorfoses 
para se fixar no plano superior da vida. 
A  animalidade  humana  revela  apenas  a 
deficiência  do  progresso  espiritual  e  da 
vitória  do  espírito  no  ser  em 
desenvolvimento. As potencialidades do ser, 
suficientemente  definido  no  processo 
evolutivo  como desta  ou  daquela  espécie, 
sofrem  naturalmente  atrasos  acidentais, 
dando  aos  observadores  desprovidos  de 
dados  de  observações  de  pesquisas  mais 
completas  a  impressão  de  resíduos  das 
espécies superadas. […]. (139)

[…]  A  alma  é  a  subjetividade  que  se 
oculta  no  corpo,  como  a  orquídea  nas 
ramagens de uma árvore, e ali se entrança 
com as fibras vegetais para, servindo-se da 
seiva  como de  um combustível  sutil,  florir 
em  expressões  de  sonho  e  beleza  na 
primavera.  Se  não  conhecêssemos  o 
processo  parasitário,  certamente 
confundiríamos  puras  parasitas  com  as 
flores genésicas da árvore que se definirão 
em frutos. Hegel distinguiu o reino vegetal 
como  um  sistema  de  pura  e  permanente 
doação.  Herdamos  do  mineral  a 
estabilidade  aparentemente  fixa  e 
resistente de nossas estruturas ósseas, 
dos vegetais a sensibilidade perceptiva 
e  dos  animais  e  motilidade  vibrante 
que  supera  de  muito  a  lenta 
movimentação  dos  tropismos.  Nosso 
corpo possui as características desses 

174



três reinos, mais a alma, que acrescenta a 
essas  heranças  a  produção  epifenomênica 
da nossa estrutura ôntica, que não deriva da 
matéria, mas do espírito. Vivemos como um 
ser espiritual e não como pedra, planta ou 
animal. (140)

Segundo o que pudemos entender, Herculano 

Pires aceita a possibilidade do princípio inteligente, 

na  sua  escalada  evolutiva,  ter  passado  pelo  reino 

mineral,  embora  em  uma  de  suas  falas,  a  da 

segunda  transcrição,  isso  nos  parece  não  ter 

ocorrido.

Em  Mediunidade:  Vida  e  Comunicação. 

Conceituação da Mediunidade e Análise Geral  

dos  seus  Problemas  Atuais,  Herculano  Pires 

afirma:

Essa  colocação  dos  problemas 
mediúnicos  sugere  um  conceito  da 
mediunidade que nos leva às próprias raízes 
do Espiritismo. A Mediunidade nos aparece 
como o fundamento de toda a realidade. O 
momento do  fiat, da Criação do Cosmos, é 
um  ato  mediúnico.  Quando  o  espírito 
estrutura a  matéria  para se manifestar  na 
Criação,  constrói  o  elemento  intermediário 

175



entre ele e a realidade sensível ou material. 
A  matéria  se  torna  o  médium do  espírito. 
Assim,  a  vida  é  uma  permanente 
manifestação mediúnica do espírito que, por 
ela,  se  projeta  e  se  manifesta  no  plano 
sensível ou material.  O Inteligível,  que é o 
espírito,  o  princípio  inteligente  do 
Universo,  dá  a  sua  mensagem 
inteligente através das infinitas formas 
da Natureza, desde os reinos mineral, 
vegetal e animal, até o reino hominal, 
onde  a  mediunidade  se  define  em  sua 
plenitude. A responsabilidade do Homem, da 
Criatura  Humana,  expressão  mais  elevada 
do  Médium,  adquire  dimensões  cósmicas. 
Ele  é  o  produto  multimilenar  da  evolução 
universal  e  carrega  em  sua  mediunidade 
individual o pesado dever de contribuir para 
que  a  Humanidade  realize  o  seu  destino 
cósmico. A compreensão deste problema é 
indispensável  para  que  os  médiuns 
aprendam  a  zelar  pelas  suas  faculdades. 
(141) (itálico do original)

Cada fase da evolução, definida num 
dos reinos da Natureza, caracteriza-se 
por  condições  próprias,  como 
resultantes  do  desenvolvimento  de 
potencialidades  dos  reinos  anteriores. 
Só nas zonas intermediárias, que marcam a 
passagem  de  uma  fase  para  a  outra, 
existem  misturas  das  características 
anteriores com as posteriores. Por exemplo: 
entre o reino vegetal e o reino animal, há a 

176



zona dos vegetais carnívoros; entre o reino 
animal  e  o  reino  hominal,  a  zona  dos 
antropoides.  No  reino  mineral,  dividido  do 
vegetal por espécies indefinidas em que se 
destacam  os  vegetais-minerais,  as 
investigações  científicas  descobriram  a 
geração espontânea dos vírus nas estruturas 
cristalinas. A teoria da evolução se confirma 
na pesquisa científica por dados evidentes e 
significativos.  Os  vírus  se  situam  na 
encruzilhada  dos  reinos  mineral, 
vegetal e animal, como uma espécie de 
ensaio  para  os  desenvolvimentos 
futuros. (142)

Herculano Pires mantém a sua opinião original 

de  que  o  princípio  inteligente  passa  pelo  reino 

mineral.

Mas outra fala dele nos pareceu contraditória. 

Vejamos a obra No Limiar do Amanhã, no capítulo 

“A Alma”, o seguinte trecho no qual Herculano Pires 

responde a pergunta “Todas as coisas têm alma?” 

(grifo do original), explicando:

Sim, tudo tem alma.  O que é que não 
tem alma? Nós, geralmente, confundimos o 
problema da alma com a alma humana. É 
claro que o animal não tem alma humana. A 

177



alma humana é uma conquista muito grande 
da  evolução.  O  animal  tem  alma  de 
animal. A planta tem alma de planta.

Aquilo  que  anima,  que  dá  movimento, 
que  dá  vida  a  uma  coisa.  Assim,  por 
exemplo,  um  objeto  que  é  movido  pela 
eletricidade,  um  aparelho  qualquer,  a 
eletricidade é  a sua alma,  porque é o que 
lhe dá movimento.  Todas as coisas têm 
alma.  A  planta  que  nasce,  cresce  e  se 
desenvolve, dá flor, frutos, revela que possui 
um  poder  interior  que  a  faz  viver,  que  a 
anima e proporciona a possibilidade de se 
desenvolver  e  produzir.  A  planta, 
portanto, tem alma.

Esta  alma,  no  Espiritismo,  é 
considerada como o princípio vital e ao 
mesmo  tempo  está  ligada  àquilo  que  é 
fundamento do próprio princípio vital, que é 
o  princípio  inteligente.  Nós  podemos 
sentir  nas plantas o desenvolvimento, 
em  fase  primária,  da  inteligência. 
Sabemos que as plantas têm capacidade de 
captar a luz, transformá-la, produzir, com a 
luz,  os  elementos  necessários  para  a  sua 
própria  vida;  sabemos  que  a  planta 
multiplica suas raízes no chão. Essas raízes 
vão  procurar  a  água,  onde  ela  estiver; 
sabemos que a planta se volta, no processo 
de  tropismo  (143),  para  a  luz,  onde  a  luz 
estiver.  Se  nós  colocarmos uma planta  no 
canto da sala ela logo se volta para a janela 
e vai procurar a luz.

178



Tudo  o  que  dissemos  indica  que 
existe  um  movimento  não  puramente 
mecânico na planta, mas uma intenção, 
uma busca,  uma direção. Assim  sendo, 
temos que reconhecer que existe, na planta, 
não apenas a movimentação, a volatilidade 
que ela revela,  a sensibilidade.  A planta é 
muitas  vezes  sensível  ao  frio,  ao  calor,  à 
transformação  do  tempo,  à  sucessão  das 
estações.  Ela  varia  de  acordo  com  as 
estações e reage às condições atmosféricas. 
A  planta,  portanto,  revela  por  si  um 
processo  íntimo,  que  vai  além da  matéria 
que  a  constitui  e  que  corresponde, 
verdadeiramente,  a  uma  coisa  chamada 
alma.

Nas  pesquisas  atuais  dos  físicos  e 
biólogos  soviéticos  com  a  antimatéria,  os 
mesmos fotografaram, através das câmaras 
Kirlian, a alma das plantas. Verificaram que 
toda planta não se constitui apenas de seu 
caule  e  sua  estrutura  material,  mas  que 
dentro dessa estrutura existe uma corrente 
energética,  uma corrente de energias,  […] 
Ficou  assim  provado,  cientificamente, 
através  de  pesquisas  de  cientistas  e 
materialistas,  que  as  plantas  têm  um 
elemento que nós  só  podemos chamar de 
alma, porque esse é o elemento que lhes dá 
vida.

O  mesmo  processo  vive  o  animal  e  o 
semelhante.  O  animal também  possui  o 
corpo  energético.  O  corpo  energético  do 

179



animal não tem a sua vida; quando o animal 
morre, esse corpo energético se desprende 
dele.  O  corpo  material  se  cadaveriza,  vira 
apenas resíduo do que era o animal.

Da  mesma  forma  acontece  com  o 
homem.  As  pesquisas  científicas  e  físicas 
soviéticas verificaram também a existência 
daquilo  que  eles  chamaram  de  corpo 
bioplásmico  do  homem,  porque,  quando 
usaram a palavra BIO, estavam se referindo 
à vida. […].

Estamos, então, diante do perispírito, […] 
é  o  que  dá  vida  ao  corpo  material.  Esse 
corpo não somente dá vida, como organiza o 
corpo material.

Os  soviéticos,  nas  suas  pesquisas,  não 
obstante o seu materialismo, não obstante 
estarem interessados  em provar  que  tudo 
isso se passa no campo da matéria e não do 
espírito,  chegaram  à  conclusão  científica, 
definitiva, de que este corpo bioplásmico é a 
alma do homem, no sentido de que é um 
elemento  que  anima  o  homem.  […].  E, 
consequentemente,  esse  conteúdo 
existe  no  animal  e  na  planta e 
representa  um  elemento  que  precisa  ser 
estudado e descoberto em sua natureza, em 
suas leis, pela ciência.

[…] O Espiritismo vem, há mais de cem 
anos,  proclamando  que  todas  as  coisas 
têm alma, porque nada existe apenas 
como matéria. Onde existe matéria, existe 

180



também  o  espírito,  que  anima  a  matéria. 
Assim, tudo o que conhecemos com vida 
tem alma. Mas uma é a alma da planta; 
outra, a alma do animal e outra a alma 
do homem. (144) (itálico do original)

Se  “Todas  as  coisas  têm  alma”,  como 

afirmado, por que ao particularizar é dito: “alma da 

planta”, “alma do animal” e “alma do homem” não 

incluindo na lista uma possível “alma do mineral”? E 

a justificativa para a alma na planta é tido que “a 

planta que nasce, cresce e se desenvolve” também 

caberia ao mineral?

Por outro lado, se “Esta alma, no Espiritismo, é  

considerada como o princípio vital”, ou seja, aquilo 

dá vida ao ser, cabe-nos questionar: o mineral tem 

vida? Na questão 136-a de O Livros dos Espíritos é, 

taxativamente, afirmado que “alma não pode habitar 

um corpo privado de vida orgânica.” O mineral não 

seria privado de vida orgânica?

5.4 – Dr. Ary Lex

Dr. Alex Lex (1916-2001), médico cirurgião, foi 

diretor  do  Hospital  das  Clínicas,  de  1946  a  1978, 

181



autor de vários livros, entre os quais, citamos:

1º) Pureza Doutrinária (1988), capítulo “V 
–  Doutrina e  prática”,  tópico “Deturpações 
orientais”:

Existem numerosas questões em que 
o Espiritismo e as  Doutrinas orientais 
divergem  profundamente.  Não  é  nosso 
intuito,  nem oportuno, fazermos estudo de 
religiões  comparadas.  Queremos,  todavia, 
enfrentar  apenas  três  assuntos,  dada  a 
frequência  com que  eles  vêm à  baila  nos 
estudos  doutrinários:  o  problema  da 
evolução no reino mineral, os elementais 
e o corpo astral.

Mineral  tem  vida?  Nós,  espíritas, 
respondemos  com  segurança:  não. 
Kardec,  no  “O  Livro  dos  Espíritos”,  livro 
Primeiro Capítulo IV Princípio Vital, logo nas 
primeiras  linhas,  diz:  “Os  seres  orgânicos 
são os que trazem em si mesmos uma fonte 
de  atividade  íntima,  que  lhes  dá  a  vida; 
nascem, crescem, reproduzem-se e morrem. 
São  providos  de  órgãos  especiais  para  a 
realização  dos  diferentes  atos  da  vida  e 
apropriados  às  necessidades  de  sua 
conservação. Compreendem os homens, os 
animais e as plantas. Os seres inorgânicos 
são  os  que  não  possuem  vitalidade  nem 
movimentos  próprios,  sendo  formados 
apenas  pela  agregação  da  matéria:  os 
minerais, a água, o ar etc.”

182



Pergunta 66 – O princípio vital é o mesmo 
para todos os seres orgânicos?

R.  –  Sim,  modificado  segundo  as 
espécies.  É  ele  que  lhes  dá  movimento  e 
atividade e os distingue da matéria inerte; 
pois  o movimento da matéria não é a vida; 
ela recebe esse movimento, não o produz.

Adiante  (pág.  71),  encontramos: 
“Podemos fazer a seguinte distinção: 1.°) os 
seres  inanimados,  formados somente  de 
matéria,  sem  vitalidade  nem  inteligência: 
são os corpos brutos; 2.°) os seres animados 
não-pensantes,  formados  de  matéria  e 
dotados de vitalidade, mas desprovidos de 
inteligência;  3.°)  os  seres  animados 
pensantes, formados de matéria, dotados de 
vitalidade  e  tendo  ainda  um  princípio 
inteligente  que  lhes  dá  a  faculdade  de 
pensar.”

Os  que  querem  admitir  vida  nos 
minerais  estão  confundindo 
movimentos molecular e atômico, com 
vida.  São  duas  coisas  completamente 
diferentes,  como  fica  claro  nos  livros  da 
Codificação e nos Tratados de Biologia. (145) 
(itálico do original)

2º)  Do sistema Nervoso à Mediunidade 
(1993),  capítulo  “VII  –  Os  fluidos”,  tópico 
“C.3 – Fluido vital”:

[…]  a  explicação  da  vida,  pela 
Codificação,  é clara,  cristalina:  os minerais 

183



não têm vida, sendo utilizados como matéria 
manipulável  pelos  vegetais  e  animais.  Só 
estes  dois  podemos  dizer  que  têm  vida. 
Entretanto,  as  correntes  orientais 
infiltradas  no  Espiritismo  dizem  que 
tudo tem vida,  os  minerais,  inclusive, 
trazendo,  com  isso,  muita  confusão. 
[…]. (146)

Num  seu  artigo  “Atuação  do  Princípio 

Inteligente  não  Começa  nos  Minerais”  (1999), 

reproduzido no site Portal do Espírito, lemos:

Atuação do Princípio Inteligente não Começa 
nos Minerais

Perguntaram-me  se  a  atuação  do 
princípio inteligente começava a partir 
dos minerais. Respondi: não. Aos amigos 
leitores do JE, ante o debate que se abriu em 
sua  edição  de  agosto/99,  com  a  mesma 
pergunta, digo, antes de respondê-la que é 
mister lembrar as características dos seres 
vivos.

Já  há  séculos,  distribuíram tudo  quanto 
existe  na  Terra  em  três  reinos:  mineral, 
vegetal e animal. Tentou a vaidade humana 
criar para o homem um quarto reino – seria 
o reino hominal, o que não se justifica, pois 
o homem está enquadrado no reino animal.

184



SERES  BRUTOS  E  SERES  VIVOS  – Os 
vegetais e os animais, dadas as qualidades 
que  os  aproximam,  podem  ser  agrupados 
com o rótulo de seres organizados. Para os 
cientistas,  existe  uma  barreira 
intransponível  entre  os  seres  brutos 
(inorgânicos)  e  os  seres  vivos,  pois  as 
propriedades  peculiares  à  vida  só  se 
encontram nos animais e vegetais.

Este  é  um ponto  em que  o  Espiritismo 
está inteiramente de acordo com as ciências 
biológicas.  O  Espiritismo  ensina  que  a 
matéria precisa ser impregnada pelo fluido 
vital  para  que  possa  ser  utilizada  pelo 
espírito  (nos  seres  inferiores)  costuma-se 
chamar de “princípio espiritual”.

Gabriel Delanne, em seu livro A Evolução 
Anímica, explica a diferenciação entre seres 
brutos e vivos com uma clareza meridiana. 
Mas  em  que  qualidade  reside  a  diferença 
entre eles? Podemos responder que não há 
uma  qualidade  que,  sozinha,  permita 
distinguir os minerais dos seres vivos, 
mas  um  conjunto  de  caracteres  o 
permite:  forma,  propriedades  físico-
químicas, metabolismo, irritabilidade e 
evolução.

a)  FORMA:  Geralmente  os  seres  brutos 
não  têm  forma  própria,  ao  passo  que  os 
vivos  possuem  forma  específica.  Por 
exemplo:  quando  falamos  “areia”,  não 
estamos determinando forma alguma, nem 

185



quantidade;  quando  dizemos  “mosca”, 
estamos  nos  referindo  a  um ser  que  tem 
forma e tamanho certos. Se a areia tivesse 
um  princípio inteligente  ou  espiritual,  ele 
corresponderia a um grão de areia ou a toda 
a areia do litoral?

b) PROPRIEDADES  FÍSICO-QUÍMICAS: Os 
minerais  apresentam  composição  química 
simples,  sendo  as  moléculas  formadas  de 
poucos átomos, ao passo que a substância 
viva é complexa.  Suas moléculas possuem 
milhares  de  átomos,  como  o  caso  da 
hemoglobina  e  das  proteínas  em  geral.  A 
composição  dos  seres  brutos,  além  de 
simples,  é  estável,  enquanto  que  a 
instabilidade  caracteriza  os  vivos,  pois  a 
matéria  organizada  está  em  constante 
renovação.

Mas não é só. Para haver vida, é preciso 
haver protoplasma, componente das células, 
formado  principalmente  por  proteínas.  Na 
Terra, só pôde surgir a vida no momento em 
que, na atmosfera, por meio das descargas 
elétricas, uniram-se metano, amônia, água e 
hidrogênio,  formando-se  os  primeiros 
aminoácidos (Experiências de Urey e Miller). 
Estes  se  combinaram,  formando proteínas, 
as quais se aglomeraram nos coacervados e 
estes  originaram células  (Oparim,  cientista 
russo). Todas as células têm cromossomos e 
ADN, que não existem nos minerais.

c)  IRRITABILIDADE:  Frente aos estímulos 

186



do meio exterior, os seres vivos reagem, por 
meio  de  movimentos,  produção  de 
secreções,  reações  agressivas  ou  tantas 
outras.  Os  minerais  não  têm irritabilidade: 
podemos bater numa pedra, aquecê-la, dar 
choques elétricos, que não teremos resposta 
alguma.

d)  METABOLISMO: O  ser  vivo  retira  do 
meio  ambiente  os  alimentos  de  que 
necessita,  incorporando-os  ao  seu 
organismo (anabolismo). No desgaste vital, 
decompõem-se  substâncias  do  seu  corpo, 
produzindo-se resíduos, que são eliminados 
(catabolismo).  A  glicose  é  queimada, 
produzindo energia,  gás carbônico e água. 
Os  minerais  não  têm  metabolismo.  Uma 
pedra do pico do Jaraguá, lá está, do mesmo 
jeito, há muitos milhões de anos.

e)  EVOLUÇÃO:  Todo ser  vivo nasce, 
cresce,  vive,  reproduz-se  e  morre.  Os 
minerais  não  apresentam  esse  ciclo 
vital: eles não nascem e nem morrem – 
sua duração é ilimitada. Imaginemos, por 
um desvario da imaginação, que um bloco 
de  granito  tivesse  um  princípio  espiritual. 
Coitado dele – ficaria preso, imutável,  sem 
evoluir, durante muitos milhões de anos.

Imagine mais, se cada átomo ou partícula 
atômica  componente  do  bloco  tivessem 
também um agente estruturador,  como se 
diz atualmente, a comandar-lhe o equilíbrio 
íntimo – coitado deles.

187



Uma das leis que o Espiritismo prega é a 
sublime  lei  da  Evolução:  todos  os  seres 
evoluem permanentemente, desde a ameba 
até  o  homem;  todos  eles,  através  de 
múltiplas  vivências  no  mundo físico,  estão 
se aperfeiçoando, estão aprendendo, estão 
plasmando corpos cada vez mais perfeitos, 
enquanto o espírito vai progredindo sempre. 
A evolução da forma é concomitante com a 
evolução do espírito.

Delanne,  em  seu  livro  A  Evolução 
Anímica, cap. 1, A Vida, diz: “Organização e 
evolução não podem ser compreendidas só 
pelo  jogo  das  leis  físico-químicas.  Os 
materialistas,  com o negarem a existência 
da  alma,  privam-se  voluntariamente  de 
noções  indispensáveis  à  compreensão  dos 
fenômenos  vitais  do  ser  animado;  e  os 
filósofos  espiritualistas  por  sua  vez, 
empregando  o  senso  íntimo  como 
instrumento  único  de  investigação,  não 
conheceram a verdadeira natureza da alma; 
de sorte que, até agora não lhes foi possível 
conciliar  numa  explicação  comum,  os 
fenômenos físicos e os mentais.”

Continua Delanne: “No mundo inorgânico, 
tudo é cego, passivo, fatal; jamais se verifica 
progresso;  não  há  mais  que mudanças  de 
estados, que em nada modificam a natureza 
íntima da substância.”

AS FRONTEIRAS DA VIDA – Embora sejam 
tão  evidentes  essas  diferenças  entre  os 

188



seres brutos e os seres vivos, podem surgir 
certas  dúvidas.  Quantas  vezes  já  foram a 
nós  trazidas  estas  objeções:  e  os  cristais, 
que têm formas próprias, serão vivos? E os 
vírus?

Realmente,  os  cristais  têm  formas 
características:  as  suas  moléculas  se 
agregam  formando  cubos,  pirâmides  de 
bases  hexagonais  ou  octogonais,  e  assim 
por diante. Porém aqui a única semelhança 
é a forma, mas esta é consequência apenas 
de  leis  físicas  de  atração,  que  levam  as 
moléculas  do  cristal  a  se  agruparem 
formando  figuras  geométricas.  Os  cristais 
não  têm  nenhuma  das  outras  qualidades 
dos  seres  vivos:  são  formados  geralmente 
de moléculas pequenas;  não nascem, nem 
crescem,  nem  morrem,  permanecendo 
indefinidamente, até que um agente externo 
dissolva  as  moléculas  no  líquido  que  os 
abriga. Não reagem aos estímulos externos, 
não têm metabolismo e não evoluem.

Os  fogos  de  artifício  traçam  no  céu 
desenhos interessantes, de variadas cores e 
tamanhos. Vamos dizer que têm vida porque 
plasmaram figuras?

Quanto aos vírus,  o problema já é mais 
difícil.  Vejamos  um  resumo  do  que  nos 
ensina  Luc  Montagner,  um  dos  maiores 
virologistas  do  mundo,  que  conseguiu 
identificar o vírus da AIDS (Vírus e Homens, 
Luc  Montagner.  Tradução  de  Maria  Luiza 

189



Borges – Jorge Zahar Editor – 995). Diz ele: 
“No  fim  do  século  XIX,  quando  a  origem 
bacteriana  das  doenças  infecciosas  foi 
reconhecida, o termo vírus ou vírus filtrantes 
passou  a  ser  aplicado  a  agentes 
transmissíveis,  que  são  invisíveis  ao 
microscópio e passam através dos filtros de 
porcelana, que retêm as bactérias. Foi assim 
que  se  demonstrou  a  origem  viral  de 
doenças  que  afetam  plantas,  como  o 
mosaico  do  tabaco,  e  outras  responsáveis 
por  doenças  animais  e  humanas,  como  a 
gripe,  a  poliomielite,  a  varíola  etc.  A 
invenção do microscópio eletrônico permitiu 
observá-los diretamente.”

Continua Montagner: “Os vírus são seres 
vivos? Não exatamente, porque só existem 
no interior das células de que são parasitas. 
O programa genético está inscrito na banda 
magnética formada pelo ARN ou pelo ADN. 
Ele é centenas de milhares de vezes mais 
curto  que aquele  que  contém o  programa 
genético da célula. Para poder sobreviver no 
exterior  da  célula,  o  vírus  está  encerrado 
numa casca de proteínas, a qual por vezes 
está cercada por um invólucro de lipídios.”

Penetrando célula,  o  vírus  começa a  se 
reproduzir,  usando  o  material  da  própria 
célula.  Enzimas  específicas  produzem 
milhares de cópias do ADN, cujo mecanismo 
não  citaremos,  por  desnecessário.  Todas 
elas são mensagens que dirigem a síntese 

190



das  proteínas  virais.  Formam-se  nossos 
vírus,  que  saem das  células,  indo  infectar 
outras.

Estudando  esses  fatos,  os  biologistas  e 
infectologistas  ficaram  na  dúvida  se 
poderiam ou não considerar os vírus como 
seres vivos. Primeiro, porque só conseguem 
viver dentro de células, reproduzindo-se às 
custas do material destas. Segundo porque 
não têm as demais características dos seres 
vivos.

A  CODIFICAÇÃO  E  OS 
NEGOCODIFICADORES – Kardec, em O Livro 
dos Espíritos, livro I, cap. IV, Principio Vital, 
comentando  a  questão  71,  explica: 
“Podemos fazer a seguinte distinção: 1º) os 
seres  inanimados,  formados  somente  de 
matéria,  sem  vitalidade,  nem  inteligência: 
são os corpos brutos; 2º) os seres animados 
não  pensantes,  formados  de  matéria  e 
dotados de vitalidade, mas desprovidos de 
inteligência;  3º)  os  seres  animados 
pensantes, formados de matéria, dotados de 
vitalidade  e  tendo  ainda  um  princípio 
inteligente  que  lhes  dá  a  faculdade  de 
pensar”.

Na resposta à questão 136-a, os Espíritos 
disseram que “a vida orgânica pode animar 
um corpo sem alma, mas a alma não pode 
habitar  um  corpo  sem  vida  orgânica”. 
Portanto,  o  princípio  espiritual  não  pode 
habitar um mineral.

191



Como introdução ao estudo do Princípio 
Vital, a partir da questão 60, Kardec escreve 
que “os seres orgânicos são os que trazem 
em  si  mesmos  uma  fonte  de  atividade 
íntima,  que  lhes  dá  a  vida:  nascem, 
crescem,  reproduzem-se  e  morrem. 
Compreendem os animais e as plantas. Os 
seres inorgânicos são os que não possuem 
vitalidade nem movimentos próprios, sendo 
formados  apenas  pela  agregação  da 
matéria: os minerais, a água, o ar etc.”

Apesar  de  Kardec  e  Delanne 
ensinarem,  de  maneira  tão 
peremptória, que o princípio espiritual 
não habita o mineral, por este não lhe 
oferecer as condições de utilização ou 
de  agitabilidade…  ideias  orientais, 
infiltradas no movimento espírita, vêm 
lançando a confusão neste terreno.

Dizem,  por  exemplo,  que  tudo  no 
Universo  tem vida,  desde  o  átomo até  as 
estrelas;  que  em  tudo  há  a  manifestação 
divina,  através  de  um  princípio  espiritual, 
que impregna toda a  matéria.  Não,  não  e 
não.  O  átomo,  a  molécula,  os  minerais,  a 
água, o ar, estão simplesmente sujeitos às 
leis  físicas,  não  às  leis  do  Espírito.  Não 
queiramos ver nas leis de tração, que regem 
o Universo do átomo às estrelas,  qualquer 
coisa de espiritual.

Também nas afinidades químicas, como a 
que faz os átomos de cloro buscarem uma 

192



combinação  com os  de  sódio,  formando o 
cloreto de sódio,  ou sal  de cozinha.  Nessa 
combinação  não  há  amor  ou  afinidade 
psíquica,  como dizem os  sonhadores,  mas 
simplesmente afinidade química.

Mas  não  são  só  os  orientais,  nas  suas 
meditações  nos  píncaros  do  Himalaia,  que 
dizem  isto.  Infelizmente,  pensadores  do 
mais  alto  gabarito  estão  querendo  fazer 
uma simbiose entre ideias desses religiosos 
místicos  em êxtase  com a  física  quântica. 
Tais  pensadores  lembra  a  atuação  de  um 
“agente  estruturador  externo  ao  Universo 
material,  para  que  se  forme  a  mais 
elementar  das  subpartículas  atômicas”, 
dando origem ao átomo.  Por  exemplo,  diz 
Carlos de Brito Imbassahy, em A Bioenergia 
no  Campo  do  Espírito,  item  2.1,  que 
experiências  no  acelerador  do  LEP 
mostravam “que algo comandava as ações 
dessas  partículas,  como  se  tivessem  uma 
alma  ou  espírito  próprio,  evidentemente 
distinto do que se considera alma animal”.

Haverá,  então,  dois  dirigentes  da 
estruturação  material,  um  que  agiria  nos 
átomos  e  outro  nos  seres  vivos?  Não,  o 
assunto já é complexo demais; não vamos 
complicar  mais  ainda.  Essas  são 
elucubrações  teóricas  de  mentes  cultas  e 
avançadas,  mas  inteiramente  destoantes 
dos ensinos da Codificação. Mineral não tem 
vida, não abriga nenhum princípio espiritual.

193



A  matéria,  como  ensina  Kardec,  é 
apenas  substância  usada  pelos 
Espíritos para sua trajetória no mundo 
terreno.  Não  evolui,  não  tem 
individualidade ou  personalidade.  Não 
queiramos  inovar,  em  terreno  tão 
escorregadio."

"7o.  JORNAL  ESPÍRITA,  SETEMBRO  DE 
1999 – EM DEBATE" (147) (itálico do original)

A  posição  do  Dr.  Ary  Lex  é  clara:  não,  o 

princípio  inteligente  não  passa  pelo  reino  mineral, 

isso  se  trata  tão  somente  de  “ideias  orientais, 

infiltradas no movimento espírita”.

5.5 – Durval Ciamponi

Durval  Ciamponi,  foi  presidente  da  FEESP  – 

Federação Espírita de São Paulo, no período de 1999 

a  2000,  estudou  o  assunto,  publicando  a  obra  A 

Evolução do Princípio Inteligente, cuja opinião é 

a seguinte:

Nós,  particularmente,  baseados nos 
autores  citados  e  na  Codificação 
Espírita,  admitimos  que  o  início  da 
evolução da alma, na Terra, se deu no 
protoplasma  primitivo  (matéria 

194



orgânica que continha fluido vital). Mas 
com isso não queremos dizer que o princípio 
inteligente  tenha  sido  criado  naquele 
instante,  somente  porque  havia  condições 
propícias para início da sua evolução neste 
mundo.

Emmanuel  (148),  diz:  “com  essa  massa 
gelatinosa, nascia no orbe o protoplasma e, 
com  ele,  lançara  Jesus  à  superfície  do 
mundo  o  germe  sagrado  dos  primeiros 
homens”. Ainda afirma que o “protoplasma 
foi  embrião  de  todas  as  organizações  do 
globo  terrestre”  e  que  “os  primeiros 
habitantes da Terra, no plano material, são 
as células albuminoides, as amebas e todas 
as organizações unicelulares”.

Dizemos,  em  sentido  figurado,  que  o 
protoplasma  foi  a  chocadeira 
apropriada para receber a mônada do 
plano  espiritual  em  sua  primeira 
“encarnação” no orbe terrestre,  ou na 
linguagem  de  André  Luiz  -  “as  mônadas 
celestes exprimem-se no mundo através da 
rede filamentosa do protoplasma”. (149)

Um pouco  mais  à  frente,  ainda  colocaremos 

uma outra fala de Ciamponi, isso quando estivermos 

tratando da questão 540, de O Livro dos Espíritos.

Em resumo o pensamento de Ciamponi é:

195



Não há, pois, como aceitar a ideia de 
que  a  vida  começa  no  reino  mineral, 
sentido  defendido  por  muitos  espíritas, 
quando  se  referem  à  expressão  de  Léon 
Denis, de que a “alma dorme na pedra”. (150)

Aliás,  um pouco mais  à  frente  ele  completa: 

“Não  conseguimos  localizar  onde  Léon  Denis  

escreveu  essa  frase,  para  uma  análise  mais  

profunda”  (151),  exatamente  o  que  aconteceu 

conosco, cuja busca foi totalmente infrutífera.

196



6. De onde teria vindo essa ideia?

Não logramos êxito em nossa tentativa visando 

precisar  a  origem  dessa  ideia;  porém,  algumas 

possibilidades temos para apresentar.

6.1  –  De  “tudo  se  encadeia”  dos 

Espíritos na Codificação?

Na Codificação há vários momentos em que o 

Espíritos superiores se utilizam das expressões “tudo 

se encadeia”, “tudo se liga” e “cadeia ininterrupta”, 

sendo que a primeira delas ocorre em maior número 

de vezes.

Na  sequência,  iremos  listá-los  e  a  cada  um 

deles  apresentar  nosso  entendimento,  sem  a 

arrogância  de  nos  considerar  como  o  “dono  da 

verdade”, pois, reconhecemos a nossa limitação.

Em O Livro dos Espíritos, Introdução, último 

parágrafo:

197



[…]  Se se observa a série dos seres, 
descobre-se  que  eles  formam  uma 
cadeia  sem  solução  de  continuidade, 
desde  a  matéria  bruta  até  o  homem 
mais inteligente. Porém, entre o homem e 
Deus, alfa e ômega de todas as coisas, que 
imensa lacuna! Será racional pensar-se que 
no homem terminam os anéis dessa cadeia 
e  que  ele  transponha  sem  transição  a 
distância que o separa do infinito? A razão 
nos diz que entre o homem e Deus outros 
elos  necessariamente  haverá,  como  disse 
aos  astrônomos  que,  entre  os  mundos 
conhecidos,  outros haveria,  desconhecidos. 
Que  filosofia  já  preencheu  esta  lacuna?  O 
Espiritismo  no-la  mostra  preenchida  pelos 
seres de todas as ordens do mundo invisível 
e  estes  seres  não  são  mais  do  que  os 
Espíritos dos homens, nos diferentes graus 
que levam à perfeição. Tudo então se liga, 
tudo  se  encadeia,  desde  o  alfa  até  o 
ômega.  Vós,  que  negais  a  existência  dos 
Espíritos,  preenchei  o  vácuo  que  eles 
ocupam. E vós, que rides deles, ousai rir das 
obras de Deus e da sua onipotência! (152)

Na  questão  585,  Allan  Kardec  ao  falar  da 

divisão  da  Natureza  em  quatro  reinos  –  mineral, 

vegetal, animal e o homem – coloca a matéria inerte, 

aqui  não a  designa de matéria  bruta,  como ponto 

comum a todos eles. Entendemos que é nele que se 

198



podem dizer “tudo então se liga, tudo se encadeia”.

Obviamente, que a matéria inerte existente no 

reino inorgânico (mineral) não é a mesma daquela 

do  reino  orgânico  (vegetal,  animal  e  homem), 

porquanto,  a primeira rígida não oferece nenhuma 

flexibilidade para  que o  princípio  inteligente possa 

manipulá-la,  diferente  da  que  participa  dos  reinos 

subsequentes ao mineral.

Vejamos,  em  O  Livro  dos  Espíritos,  o 

comentário de Allan Kardec à resposta da questão 

132:

A ação dos seres corpóreos é necessária 
à marcha do Universo. Deus, porém, na Sua 
sabedoria, quis que nessa mesma ação eles 
encontrassem um meio de progredir e de se 
aproximar  Dele.  Deste  modo,  por  uma 
admirável  lei  da  Providência,  tudo  se 
encadeia, tudo é solidário na Natureza. 
(153)

É sobre a ação dos seres corpóreos que Allan 

Kardec diz que “tudo se encadeia, tudo é solidário na 

Natureza”,  pois,  ainda  que  de  forma  inconsciente, 

eles agem a favor da Lei do progresso.

199



Chegamos, finalmente, na principal questão de 

O  Livro  dos  Espíritos que  vários  companheiros 

tomam como base para afirmarem que, conforme os 

Espíritos  superiores  orientaram  a  Allan  Kardec,  a 

evolução do princípio inteligente se inicia  no reino 

mineral.

Para  exemplificar,  citaremos  duas  opiniões; 

uma  do  Espírito  Camilo  e  a  outra  do  jornalista 

Herculano Pires:

1ª) Na obra  Nos Passos da Vida Terrestre, 

temos a opinião de Camilo, via mediunidade de José 

Raul Teixeira, no tópico “O encadeamento de tudo”, 

do capítulo “1 – Ave, Doutrina Espírita”, no qual diz:

No  exercício  da  sua  deidade,  em  sua 
marcha  ascensional  para  o  Grande  Pai, 
seguem  nobres  Entidades  a  cuidar  dos 
reinos  da  natureza  tocados  e  submetidos 
pelos  humanos.  Desde  o  aprendizado  das 
forças que operam no reino mineral, sua 
constituição  e  limites,  e  da  ligação  do 
princípio  espiritual  –  seres  espirituais  nos 
primórdios da evolução – a esse reino, até a 
imersão  desse  mesmo  princípio  em 
evolução  nas  conquistas  do  mundo 
vegetal. Depois, atuam na condução desse 

200



princípio  espiritual  desde as  lides  vegetais 
aos  domínios do reino animal, nas suas 
diversificadas  etapas,  do  unicelular  ao 
animal  superior,  de  cujas  experiências  e 
conquistas  imergirá,  ao  longo  de  largos 
milênios,  nas  dimensões  da  razão,  da 
humanidade.  É,  portanto,  o  Espiritismo 
que  nos  mostra  o  quanto  tudo  se 
encadeia  universo  afora,  desde  o 
átomo  primitivo –  o  átomo  da  matéria 
cósmica  primitiva,  ainda  ignorada  pelos 
estudos humanos –  até a elaboração do 
arcanjo,  que,  igualmente,  iniciou  seu 
drama  evolucional  vinculado  às 
frequências do átomo,  de acordo com o 
que estabeleceram os Imortais em O Livro 
dos Espíritos. (154) (155)

Cumpre-nos  informar  que,  sinceramente, 

temos  alguma  reserva  em relação  às  opiniões  do 

Espírito Camilo, porquanto, em outro momento ele, 

falando sobre “incorporação”, afirmou que “nenhum 

estudioso do Espiritismo, hoje em dia, irá supor que  

um desencarnado possa ‘penetrar’  o  corpo de um 

médium”  (156),  ou  seja,  para  ele  não  existe  a 

possibilidade da posse física de um encarnado por 

um desencarnado, demonstrando desconhecer que o 

Codificador  mudara  de  posição  em relação  a  esse 

201



ponto.

2ª)  Herculano  Pires  na  Palestra  1:  Uma 

Visão Geral da Estrutura da Doutrina Espírita, 

disse o seguinte:

Por  exemplo,  há  pessoas  que  dizem 
assim:  “no  Livro  dos  Espíritos,  Kardec não 
disse nada,  não estabeleceu nada sobre o 
processo da evolução geral, essa  evolução 
que vem desde o mineral até o homem, 
e  que  vai  além  do  homem  no  plano 
espiritual.  Então  esse  princípio  não  é  do 
Espiritismo”  –  Dizem  várias  pessoas.  No 
entanto, se pegar na pergunta 540 do 
Livro  dos Espíritos,  lá  está  bem claro 
que a evolução vai desde o átomo até o 
arcanjo, que também já foi átomo. Quer 
dizer,  nada  mais  claro  do  que isto,  é 
preciso. O processo da evolução está bem 
figurado nessa expressão rápida de Kardec. 
Noutros  lugares,  Kardec  diz 
constantemente, Kardec e os espíritos 
que  ditaram  várias  partes  do  livro, 
“tudo se encadeia no universo, tudo se 
encadeia no universo”. Quer dizer, não 
há  solução  de  continuidade,  não  há 
interrupção nas ligações do universo. O 
universo é um organismo, este organismo é 
constituído, portanto, de várias partes, mas 
todas  elas  entrosadas,  todas  elas 
encadeadas.  É  por  isto  que  nós  vemos  a 

202



evolução  partir  do  reino  mineral,  passar 
para o reino vegetal,  para o reino animal, 
para  o  reino  hominal  e  depois  para  o 
espiritual.  É  contínua,  a  evolução,  é  uma 
corrente. (157)

Sabemos muito bem das qualidade intelectuais 

de que Herculano Pires era portador, mas ousamos 

dizer  que aqui  ele  se enganou ao tomar algo que 

deveria ser entendido no sentido simbólico ao pé da 

letra. Isso é facilmente comprovado com a utilização 

na  resposta  do  termo  “arcanjo”,  palavra  que  não 

existe  no  vocabulário  espírita,  mas  comum  às 

correntes  religiosas  tradicionais.  Portanto,  a  nosso 

ver,  essa  fala  dos  Espíritos  deve  ser  vista  como 

alegoria.

540.  Os Espíritos que exercem ação nos  
fenômenos  da  Natureza  operam  com 
conhecimento  de  causa,  usando  do  livre-
arbítrio,  ou  por  efeito  de  instintivo  ou  
irrefletido impulso?

“Uns  sim,  outros  não.  Estabeleçamos 
uma  comparação.  Considera  essas 
miríades de animais que, pouco a pouco, 
fazem emergir do mar ilhas e arquipélagos. 
Julgas que não há aí um fim providencial e 

203



que  essa  transformação  da  superfície  do 
globo não seja necessária à harmonia geral? 
Entretanto, são animais de ínfima ordem 
que  executam  essas  obras,  provendo  às 
suas  necessidades  e  sem  suspeitarem  de 
que são instrumentos de Deus. Pois bem, do 
mesmo  modo,  os  Espíritos  mais 
atrasados oferecem utilidade ao conjunto. 
Enquanto se ensaiam para a vida, antes 
que tenham plena consciência de seus 
atos e estejam no gozo pleno do livre-
arbítrio,  atuam em certos  fenômenos,  de 
que  inconscientemente  se  constituem  os 
agentes.  Primeiramente,  executam.  Mais 
tarde,  quando  suas  inteligências  já 
houverem  alcançado  um  certo 
desenvolvimento,  ordenarão  e  dirigirão  as 
coisas do mundo material. Depois, poderão 
dirigir as do mundo moral. É assim que tudo 
serve,  que tudo  se  encadeia  na 
Natureza,  desde  o átomo primitivo até 
o  arcanjo,  que  também  começou  por 
ser átomo. Admirável lei de harmonia, que 
o  vosso acanhado espírito  ainda não pode 
apreender em seu conjunto!” (158)

Devemos  alterar  que  essa  questão  está 

inserida  no  tópico  “Ação  dos  Espíritos  sobre  os 

fenômenos  da  Natureza”,  do  capítulo  IX  – 

Intervenção  dos  Espíritos  no  mundo  corpóreo, 

portanto,  seu  teor  não  trata  de  outra  coisa  senão 

204



disso.  Quanto  a  possível  ligação  evolutiva  do 

princípio  pelos  vários  reinos  é  tema  tratado  no 

capítulo XI – Os três reinos.

É  importante  ressaltar  que  a  afirmação 

“Enquanto  se  ensaiam  para  a  vida,  antes  que 

tenham plena consciência de seus atos e estejam no  

gozo pleno do livre-arbítrio”, se refere aos “Espíritos 

mais  atrasados”,  já  que são eles  que estão sendo 

mencionados no texto.

Observamos  que  na  questão  540,  só  há 

menção  ao  reino  animal  e  ao  homem,  em  razão 

disso,  a  frase  “desde  o  átomo  primitivo  até  o  

arcanjo,  que  também  começou  por  ser  átomo”, 

levando-se  em conta  o  sentido  figurado de  átomo 

como  “o  que  é  muito  pequeno;  insignificante” 

(HOUAISS),  para  nós,  significa  que  o  princípio 

inteligente parte do ser  vivo mais  ínfimo,  ou seja, 

“animais  de  ínfima  ordem”,  estágio  no  qual  o 

princípio  “se  ensaia  para  a  vida”,  para  chegar  ao 

mais elevado, que é a angelitude.

É  dito  “átomo  primitivo”,  o  que  seria  átomo 

primitivo?  Estaria  a  designar  algo  relacionado  à 

205



matéria ou um simbolismo a ser aplicado ao princípio 

inteligente? Se foi utilizado o termo “arcanjo”, que 

não  faz  parte  do  vocabulário  espírita,  o  que, 

forçosamente, nos obriga a considerá-lo no sentido 

figurado,  entendemos  que,  da  mesma  forma,  isso 

deve aplicado à expressão “átomo primitivo”.

Em  relação  a  essa  frase,  encontramos  algo, 

que,  lamentamos  muito  ter  acontecido  em  nosso 

meio.  Da  obra  O  Primado  de  Kardec: 

Metodologia  Espírita  e  Cisma  Rustenista,  do 

prof.  Sérgio  Fernandes  Aleixo,  transcrevemos  do 

capítulo “9 – Tradutor, traidor”, o seguinte:

4 – Registrou que o arcanjo começou “por 
ser átomo”, e não “pelo átomo”, no n. 540 
de  O Livro dos Espíritos,  para acomodar o 
texto à noção monista substancial da queda 
angélica, de P. Ubaldi, do qual G. Ribeiro foi 
tradutor e adepto entusiasta. Ora!  Se digo 
que  o  arcanjo  começou  PELO  átomo, 
sou  dualista.  O  arcanjo,  princípio 
inteligente,  é  espírito,  e  o  átomo  é 
matéria.  Se  digo  que  o  arcanjo 
começou por SER átomo, sou monista 
substancialista, e creio que o arcanjo, o 
princípio  inteligente,  congelou-se  no 
evento  da  queda,  e  passou  a  ser  o 

206



próprio átomo, a própria matéria mais não 
seria, assim, que o espírito condensado pela 
queda. Alguns ubaldistas modernos já citam 
essa  tradução  tendenciosa  de  Guillon 
para fundamentar o ulbaldismo e  suas 
teses como compatíveis com o Espiritismo. 
De  mais  a  mais,  por  que  traduzir  “par 
l'átome” como “por ser átomo”?

[“começou  PELO  átomo”,  e  não 
“começo por SER átomo”.] (159)

Então, percebemos que, por simples problema 

de tradução (160), alguns companheiros são levados a 

ter opiniões equivocadas. Não entraremos no mérito 

se a tradução foi proposital ou não.

Retornando a O Livro dos Espíritos:

604.  Pois  que  os  animais,  mesmo  os  
aperfeiçoados,  existentes  nos  mundos 
superiores,  são  sempre  inferiores  ao 
homem,  segue-se que Deus criou seres 
intelectuais perpetuamente destinados 
à  inferioridade,  o  que  parece  em 
desacordo  com  a  unidade  de  vistas  e  de  
progresso que todas as suas obras revelam.

“Tudo em a Natureza se encadeia por 
elos que ainda não podeis apreender. Assim, 
as coisas aparentemente mais díspares têm 
pontos de contacto que o homem, no seu 

207



estado atual, nunca chegará a compreender. 
Por  um  esforço  da  inteligência  poderá 
entrevê-los;  mas,  somente  quando  essa 
inteligência  estiver  no  máximo  grau  de 
desenvolvimento e liberta dos preconceitos 
do orgulho e da ignorância, logrará ver claro 
na obra de Deus. Até lá, suas muito restritas 
ideias lhe farão observar as coisas por um 
mesquinho  e  acanhado  prisma.  Sabei  não 
ser possível que Deus se contradiga e que, 
na  Natureza,  tudo  se  harmoniza 
mediante leis gerais, que por nenhum de 
seus  pontos  deixam  de  corresponder  à 
sublime sabedoria do Criador.” (161)  (itálico 
do original)

A  questão  604,  deveríamos  ter  colocado 

quando  demonstramos  que  Allan  Kardec  fala 

exclusivamente dos laços que ligam os animais aos 

homens;  porém,  optamos  por  colocá-la  aqui  para 

destacar a expressão “tudo se encadeia” como uma 

relação direta entre os dois seres mencionados.

As  questões  607  e  607-a,  já  foram 

mencionadas, mas é necessário citá-las novamente:

607.  Dissestes  (190)  que  o  estado  da 
alma  do  homem,  na  sua  origem, 
corresponde  ao estado da infância na vida  

208



corporal,  que  sua  inteligência  apenas 
desabrocha e se ensaia para a vida.  Onde 
passa o Espírito essa primeira fase do  
seu desenvolvimento?

“Numa  série  de  existências  que 
precedem  o  período  a  que  chamais 
Humanidade”.

a)  –  Parece  que,  assim,  se  pode 
considerar  a  alma  como  tendo  sido  o  
princípio inteligente dos seres inferiores da  
criação, não?

“Já  não  dissemos  que  todo  em  a 
Natureza  se  encadeia e  tende  para  a 
unidade?  Nesses  seres,  cuja  totalidade 
estais longe de conhecer, é que o princípio 
inteligente se elabora, se individualiza 
pouco a pouco e se ensaia para a vida, 
conforme  acabamos  de  dizer.  É,  de  certo 
modo, um trabalho preparatório, como o 
da  germinação,  por  efeito  do  qual  o 
princípio  inteligente  sofre  uma 
transformação e se torna Espírito. Entra 
então  no  período  da  humanização, 
começando a ter consciência do seu futuro, 
capacidade de distinguir o bem do mal e a 
responsabilidade  dos  seus  atos.  Assim,  à 
fase da infância se segue a da adolescência, 
vindo depois a da juventude e da madureza. 
Nessa  origem,  coisa  alguma  há  de 
humilhante  para  o  homem.  Sentir-se-ão 
humilhados  os  grandes  gênios  por  terem 
sido  fetos  informes  nas  entranhas  que  os 

209



geraram? Se alguma coisa há que lhe seja 
humilhante,  é  a  sua  inferioridade  perante 
Deus  e  sua  impotência  para  lhe  sondar  a 
profundeza dos desígnios e para apreciar a 
sabedoria das leis que regem a harmonia do 
Universo.  Reconhecei  a  grandeza  de  Deus 
nessa admirável harmonia, mediante a qual 
tudo é solidário na Natureza. Acreditar 
que Deus haja feito, seja o que for, sem 
um fim, e criado seres inteligentes sem 
futuro, fora blasfemar da Sua bondade, que 
se  estende  por  sobre  todas  as  suas 
criaturas”. (162)

Bem definida a resposta de que é nos seres 

inferiores da criação “é que o princípio inteligente se  

elabora, se individualiza pouco a pouco e se ensaia  

para a vida”, portanto, há uma relação evolutivo do 

homem  com  estes  seres.  Entendemos  que  a 

designação de seres, só caberia aos seres orgânicos 

ou será que estamos enganados?

No fechamento da resposta é dito que “tudo é 

solidário na Natureza. Acreditar que Deus haja feito,  

seja  o  que  for,  sem  um  fim,  e  criado  seres  

inteligentes  sem  futuro,  fora  blasfemar  da  Sua 

bondade”,  onde  se  usou  da  expressão  “seres 

inteligentes”.

210



O  jovem  literato  Victorien  Sardou  assina  o 

artigo “As habitações do planeta Júpiter” que Allan 

Kardec publica na  Revista Espírita 1858, mês de 

agosto.  Embora  nele  não  se  tenha  nenhuma  das 

expressões,  encontramos  algo  sobre  o  “progresso 

por toda parte” que merece ser citado. Vejamos o 

seguinte trecho:

[…]  Enfim,  depois  dos  menos  perfeitos 
desses  Espíritos,  mas  separados  deles  por 
um abismo,  vêm os animais que, como 
os únicos serviçais e os únicos obreiros 
do  planeta,  merecem  uma  menção  toda 
especial.

Se  designamos  sob  esse  nome  de 
animais os seres bizarros que ocupam a 
base da escala, foi porque os próprios 
Espíritos  o  puseram  em  uso  e,  aliás, 
nossa  própria  língua  não  tem  termo 
melhor  para  nos  oferecer.  Essa 
designação  os  deprecia  um  pouco  para 
baixo;  mas  chamá-los  de  homens  seria 
fazer-lhes  muita  honra:  com  efeito,  são 
Espíritos votados à animalidade, talvez por 
longo  tempo,  talvez  para  sempre;  porque 
nem  todos  os  Espíritos  estão  de  acordo 
sobre esse ponto, e a solução do problema 
parece pertencer  a mundos mais  elevados 
do que Júpiter, mas, qualquer que seja o seu 
futuro, não há com que se enganar quanto 

211



ao  seu  passado.  Esses  Espíritos,  antes  de 
irem para lá, emigraram sucessivamente 
em nossos baixos mundos, do corpo de 
um animal para o de um outro, em uma 
escala  de  aperfeiçoamento 
perfeitamente graduada. O estudo atento 
dos  nossos  animais  terrestres,  seus 
costumes,  seus  caracteres  individuais,  sua 
ferocidade  longe  do  homem,  e  sua 
domesticação  lenta  mas  sempre  possível, 
tudo isso atesta suficientemente a realidade 
dessa ascensão animal.

Assim,  para  qualquer  lado  que  se 
volte,  a  harmonia  do  Universo  se 
resume  sempre  numa  única  lei:  o 
progresso por toda parte e para todos, 
para o animal como para a planta, para 
a  planta  como  para  o  mineral; 
progresso  puramente  material  no 
início,  nas  moléculas  insensíveis  do 
metal  ou  do  calhau,  e  mais  e  mais 
inteligente à medida que remontamos à 
escala  dos  seres  e  que  a 
individualidade tende a se libertar  da 
massa,  a  se  afirmar,  a  se  conhecer.  – 
Pensamento elevado e consolador, se assim 
não fora jamais; porque prova que nada é 
sacrificado,  que  a  recompensa  é  sempre 
proporcional  ao  progresso  alcançado;  por 
exemplo,  que  o  devotamento  do  cão  que 
morre por seu senhor não será estéril para o 
seu  Espírito,  porque  terá  seu  justo  salário 
além deste mundo. (163)

212



Apesar  de  Allan  Kardec  fazer  considerações 

positivas  ao  autor,  não  tece  nenhum  comentário 

específico a seu teor, que diz sobre a existência do 

progresso  para  o  mineral,  para  a  planta  e  para  o 

animal.

Quanto  aos  Espíritos  esclarece  que  antes  de 

irem  para  Júpiter,  “emigram  sucessivamente  em 

nossos baixos mundos, do corpo de um animal para  

o  de  um  outro,  em  escala  de  aperfeiçoamento 

perfeitamente  graduada”,  portanto,  o  ponto  de 

partida  da  evolução  do  Espírito  sereia  no  reino 

animal, caso nossa interpretação esteja correta.

Na Revista Espírita 1865, mês de setembro, 

há um artigo intitulado “Alucinação dos animais”, em 

que Allan Kardec tece alguns comentários, dos quais 

ressaltamos o seguinte trecho:

Até o presente preocupou-se pouco com 
o  princípio  inteligente  dos  animais, e 
ainda  menos  com  sua  afinidade  com  a 
espécie humana, se isso não foi senão no 
ponto  de  vista  exclusivo  do  organismo 
material. […].

[…].

213



À medida que o homem avança no seu 
conhecimento  espiritual,  sua  atenção  é 
despertada sobre todas as questões que a 
ele se ligam de perto ou de longe, e a dos 
animais  não  é  uma  daquelas  que  o 
interessam menos; ele compreende melhor 
as  analogias  e  as  diferenças;  procura 
explicar-se  o  que  vê;  tira  consequências; 
tenta teorias alternativamente desmentidas 
ou  confirmadas  por  novas  observações.  É 
assim  que,  pelos  esforços  de  sua  própria 
inteligência, se aproxima pouco a pouco do 
objetivo. Nisto como em todas as coisas os 
Espíritos não vêm para nos livrar do trabalho 
das pesquisas, porque o homem deve fazer 
uso de suas faculdades; ajudam-no, dirigem-
no, e já é muito, mas não lhe dão a ciência 
toda  feita.  Quando  uma  vez  está  sobre  o 
caminho  da  verdade,  é  então  que  vêm 
revelá-la decididamente para fazer calar as 
incertezas  e  aniquilar  os  falsos  sistemas; 
mas  à  espera  disto,  seu  espírito  está 
preparado  para  melhor  compreender  e 
aceitá-la,  e  quando  ela  se  mostra,  não  o 
surpreende; ela já estava no fundo de seu 
pensamento.

[…].

Um outro motivo havia feito adiar a 
solução  relativa  aos  animais.  Essa 
questão toca preconceitos há muito tempo 
enraizados  e  que  teria  sido  imprudente 
chocar de frente,  e foi  porque os Espíritos 

214



não o fizeram. A questão está iniciada hoje; 
ela se agita sobre pontos diferentes, mesmo 
fora  do  Espiritismo;  os  desencarnados 
nela tomam parte cada um segundo as 
suas  ideias  pessoais;  essas  teorias 
diversas  são  discutidas,  examinadas;  uma 
multidão  de  fatos,  como,  por  exemplo, 
aquele que fez o objeto deste artigo, e que 
teriam  outrora  passados  desapercebidos, 
hoje chamam a atenção, em razão mesmo 
dos  estudos  preliminares  que  se  fizeram; 
sem adotar tal ou tal opinião,  familiariza-
se com a ideia de um ponto de contato 
entre a animalidade e a humanidade, e 
quando  vier  a  solução  definitiva,  em 
qualquer sentido que ela ocorra, deverá se 
apoiar  sobre  os  argumentos  peremptórios 
que não deixarão nenhum lugar à dúvida; se 
a ideia é verdadeira, terá sido pressentida; 
se  ela  é  falsa,  é  que  se  terá  encontrado 
alguma coisa mais lógica para pôr no lugar.

Tudo se liga, tudo se encadeia, tudo 
se harmoniza na Natureza; o Espiritismo 
veio  dar  uma  ideia-mãe,  e  pode-se  ver  o 
quanto esta ideia é fecunda. Diante da luz 
que  lançou  sobre  a  psicologia,  ter-se-ia 
dificuldade  em  crer  que  tantas 
considerações pudessem surgir a propósito 
de um cão raivoso. (164)

Pelo contexto a expressão “tudo se liga, tudo 

se encadeia” está relacionada à questão do ponto de 

215



contato  entre  os  animais  e  o  homem.  E  na 

mensagem  assinada  pelo  espírito  Moki,  isso  fica 

claro, quando, a certa altura, diz:

O instinto, que está em toda sua força 
no animal, se perpetuando no homem onde 
se perde pouco a pouco, é certamente um 
traço de união entre as duas espécies. 
(165)

Voltaremos  ao  artigo  “Introdução  ao  estudo 

dos  fluidos  espiritais”,  publicado  na  Revista 

Espírita  1866,  pois  o  momento  exige  que 

transcrevamos  um  trecho  não  mencionado,  onde 

Allan Kardec, assim pondera:

Tudo  se  liga  na  obra  da  criação. 
Outrora  se  consideravam  os  três  reinos 
como  inteiramente  independentes  um  do 
outro,  e  ter-se-ia  rido  daquele  que tivesse 
pretendido  encontrar  uma  correlação 
entre  o  mineral  e  o  vegetal,  entre  o 
vegetal  e  o  animal.  Uma  observação 
atenta  faz  desaparecer  a  solução  de 
continuidade,  e  prova  que  todos  os 
corpos  formam  uma  cadeia 
ininterrupta; de tal sorte que os três reinos 
não  subsistem,  na  realidade,  senão  pelos 

216



caracteres  gerais  mais  marcantes;  mas 
sobre  seus  limites  respectivos  eles  se 
confundem,  ao  ponto  que  se  hesita  em 
saber onde um acaba e o outro começa, e 
no  qual  certos  seres  devem  ser 
classificados;  tais  são,  por  exemplo,  os 
zoófitos  ou  animais  plantas,  assim 
chamados porque, ao mesmo tempo, têm do 
animal e da planta.

A mesma coisa tem lugar para o que 
concerne à composição dos corpos. Por 
muito tempo, os quatro elementos serviram 
de base às ciências naturais; caíram diante 
das  descobertas da química moderna,  que 
reconheceu  um  número  indeterminado  de 
corpos  simples.  A  química  nos  mostra 
todos os corpos da Natureza formados 
desses  elementos  combinados  em 
diversas  proporções; é  da  variedade 
infinita dessas combinações que nascem as 
inumeráveis  propriedades  dos  diferentes 
corpos. […].

[…].

Todos  os  corpos  da  Natureza, 
minerais,  vegetais,  animais,  animados 
ou  inanimados,  sólidos,  líquidos  ou 
gasosos,  são,  pois,  formados  dos 
mesmos  elementos,  combinados  de 
maneira  a  produzirem  a  infinita 
variedade  dos  diferentes  corpos,  a 
ciência  vai  mais  longe  hoje;  suas 
investigações a conduzem pouco a pouco à 

217



grande  lei  da  unidade.  Agora  é  quase 
geralmente  admitido  que  os  corpos 
reputados  simples  não  são  senão 
modificações,  transformações  de  um 
elemento  único,  princípio  universal 
designado  sob  o  nome  de  éter,  fluido 
cósmico  ou  universal;  de  tal  sorte  que, 
segundo  o  modo  de  agregação  das 
moléculas desse fluido, e sob a influência de 
circunstâncias  particulares,  adquire 
propriedades  especiais  que  constituem  os 
corpos  simples;  esses  corpos  simples, 
combinados  entre  si  em  diversas 
proporções,  formam,  como  dissemos,  a 
inumerável  variedade  dos  corpos 
compostos. Segundo esta opinião, o calor, a 
luz,  a  eletricidade  e  o  magnetismo  não 
seriam  igualmente  senão  modificações  do 
fluido primitivo universal. Assim esse fluido 
que,  segundo  toda  a  probabilidade,  é 
imponderável,  seria  ao  mesmo  tempo  o 
princípio  dos  fluidos  imponderáveis  e  dos 
corpos ponderáveis. (166) (itálico do original)

Então, aqui, temos, segundo a nossa maneira 

de ver, aquilo que liga os três reinos da natureza: os 

elementos químicos que existem nas matérias das 

quais  são  formados  os  seus  corpos,  que  “formam 

uma cadeira ininterrupta”, o que vai ser corroborado 

com o teor do comentário de Allan Kardec à resposta 

218



da questão 585, de O Livro dos Espíritos.

Essa ligação é o que Allan Kardec demonstra, e 

como está estabelecida somente no que se refere ao 

elemento  material,  por  consequência,  s.m.j.,  não 

poderíamos incluir  nela o elemento espiritual,  para 

daí inferir que o princípio inteligente tenha, na sua 

origem, estagiado no mineral.

No artigo “A geração espontânea e a gênese”, 

em  a  Revista  Espirita  1868,  mês  julho, 

encontramos mais alguma coisa nos comentários de 

Allan Kardec:

É  um  fato  hoje  cientificamente 
demonstrado  que  a  vida  orgânica  não 
existiu sempre sobre a Terra, e que nela 
teve um começo; a geologia permite seguir-
lhe o desenvolvimento gradual. Os primeiros 
seres do reino vegetal e do reino animal que 
apareceram deveram, pois,  se formar sem 
procriação,  e  pertencendo  às  classes 
inferiores,  assim  como  as  observações 
geológicas  o  constatam.  À  medida  que  os 
elementos  dispersos  se  reuniram,  as 
primeiras  combinações  formaram  os 
corpos  exclusivamente  inorgânicos, 
quer  dizer,  as  pedras,  as  águas  e  os 
minerais de todas as espécies.  Quando 

219



esses mesmos elementos foram modificados 
pela ação do fluido vital – que não é o 
princípio  inteligente  –,  formaram  os 
corpos  dotados  de  vitalidade,  de  uma 
organização  constante  e  regular  cada  um 
em sua espécie. Ora, do mesmo modo que a 
cristalização  da  matéria  bruta  não  ocorre 
senão  quando  nenhuma  causa  acidental 
vem  se  opor  à  disposição  simétrica  das 
moléculas, os corpos organizados se formam 
desde que as  circunstâncias  favoráveis  de 
temperatura, de umidade, de repouso ou de 
movimento, e uma espécie de fermentação 
permitem  às  moléculas  de  matéria, 
vivificadas  pelo  fluido  vital,  se  reunir.  É  o 
que  se  vê  em  todos  os  germes  onde  a 
vitalidade pode ficar latente durante anos ou 
séculos,  e  se  manifestar  num  momento 
dado,  quando  as  circunstâncias  são 
propícias.

Os seres não procriados formam, pois, o 
primeiro  escalão  dos seres  orgânicos, e 
contaram  provavelmente  um  dia  na 
classificação  científica.  Quanto  às 
espécies  que  se  propagam  por 
procriação,  uma opinião que não é nova, 
mas que se generaliza hoje sob a égide da 
ciência, é que os primeiros tipos de cada 
espécie  são  o  produto  de  uma 
modificação da espécie imediatamente 
inferior.  Assim  é  estabelecida  uma 
cadeia ininterrupta desde o musgo e o 
líquen (167)  até  o  carvalho,  e  desde o 

220



zoófito,  o  verme da terra  e  do  oução 
(168) até o  homem. Sem dúvida,  entre  o 
verme  da  terra  e  o  homem,  não  se 
considerando  senão  os  dois  pontos 
extremos, há uma diferença que parece um 
abismo; mas quando se aproximam todos os 
anéis  intermediários,  acha-se  uma  filiação 
sem solução de continuidade.

[…].

É  assim  que  tudo  se  encadeia  no 
mundo;  da  matéria  bruta  saíram  os 
seres  orgânicos cada  vez  mais 
aperfeiçoados; do materialismo sairão, pela 
força  das  coisas,  e  por  dedução  lógica,  o 
espiritualismo  geral,  depois  o  Espiritismo, 
que  não  é  outro  senão  o  Espiritualismo 
precisado, apoiado sobre os fatos. (169)

Tomando-se  do  trecho “desde  o  musgo  e  o 

líquen até o carvalho, e desde o zoófito, o verme da 

terra  e  do oução até o  homem”,  entendemos que 

significa dizer desde os seres vivos,  designados por 

“seres orgânicos”, mais ínfimos até o homem.

Quanto ao “tudo se encadeia,  no mundo; da  

matéria  bruta  saíram os  seres  orgânicos”,  trata-se 

apenas da questão material  e  não que o princípio 

inteligente  tenha  iniciado  nela.  Julgamos  que  a 

221



próxima transcrição corrobora isso.

Na  Revista  Espírita  1868,  parte  relativa  a 

“Instruções  dos  Espíritos”  há  uma  mensagem  do 

Espírito  Arago,  da  qual  transcrevemos  o  seguinte 

trecho:

Mas a  matéria orgânica reage, a seu 
turno,  sobre  o  Espírito;  este,  pelo  seu 
contato  e  sua  ligação  íntima  com  os 
elementos  materiais,  sofre  também 
influências  que  modificam  as  suas 
disposições,  sem,  no entanto,  tirar-lhe  seu 
livre-arbítrio,  superexcitam ou abrandam a 
atividade e, por isto mesmo, contribuem ao 
seu desenvolvimento. A efervescência, que 
se  manifesta  às  vezes  em  toda  uma 
população, entre os homens de uma mesma 
raça, não é coisa fortuita, nem o resultado 
de um capricho; ela tem sua causa nas leis 
da  Natureza.  Essa  efervescência,  de  início 
inconsciente,  que  não  é  senão  um  vago 
desejo, uma aspiração indefinida por alguma 
coisa  melhor,  um  desejo  de  mudança,  se 
traduz por uma surda agitação, depois por 
atos que preparam as revoluções morais, as 
quais,  crede-o,  têm  também  a  sua 
periodicidade,  como  as  revoluções  físicas, 
porque  tudo  se  encadeia. Se  a  vida 
espiritual não estivesse circunscrita pelo véu 
material,  veríeis  essas  correntes 

222



fluídicas  que,  como  milhares  de  fios 
condutores, ligam as coisas do mundo 
espiritual e do mundo material. (170)

Nada  vemos  aqui  para  consolidar  a  tese  do 

estágio do princípio inteligente no reino mineral.  A 

expressão  “tudo  se  encadeia”  é  aplicada  de  uma 

maneira geral; porém, não se pode deduzir dela que 

os  seres  inorgânicos  têm  vida,  ponto  no  qual  o 

princípio inteligente pode viajar na estrada evolutiva.

E quanto à ligação entre o princípio material e 

o  espiritual  ela  é,  certamente,  realizada  pelo 

perispírito,  conforme  explica  Allan  Kardec,  em  A 

Gênese,  no  capítulo   “XIII  –  Características  dos 

milagres”:

O espírito nada mais é que a alma que 
sobreviveu ao corpo, é o ser principal, uma 
vez que não morre, enquanto que o corpo é 
um simples  acessório  que  se  destrói.  Sua 
existência,  portanto,  é  tão  natural  depois 
como  durante  a  encarnação.  O  espírito 
está  sujeito  às  leis  que  regem  o 
princípio espiritual, assim como o corpo 
está  sujeito  às  leis  que  regem  o 
princípio  material,  mas  como estes  dois 
princípios  têm  uma  afinidade  necessária, 

223



como interagem incessantemente um sobre 
o  outro,  como  de  sua  ação  simultânea 
resultam  o  movimento  e  a  harmonia  do 
conjunto, segue-se que a espiritualidade 
e a materialidade são as duas partes de 
um mesmo todo, uma tão natural quanto a 
outra,  e  que  a  espiritualidade  não  é  uma 
exceção,  uma  anomalia  na  ordem  das 
coisas.

5.  Durante  sua  encarnação,  o  espírito 
age  sobre  a  matéria  através  do  seu 
corpo fluídico, ou perispírito,  ocorrendo 
o mesmo quando ele  não está encarnado. 
[…]. (171)

Nesse  ponto,  Allan  Kardec  explica  que  as 

manifestações  dos  Espíritos  nada  têm  de  fato 

“milagroso”;  porém, trata-se da ação dos Espíritos 

sobre  o  mundo  material,  que  acontece  dentro  do 

âmbito das coisas naturais. Essa ação é proveniente 

do perispírito, que tem, ao mesmo tempo, algo de 

material  e espiritual;  concluindo, um pouco mais à 

frente –  A Gênese,  no capítulo “XIV – Os fluidos”, 

quando trata do perispírito, que:

Assim, tudo se liga, tudo se encadeia 
no  Universo;  tudo  está  submetido  à 
grande  e  harmoniosa  lei  de  unidade, 

224



desde a  materialidade mais  compacta 
até a mais pura espiritualidade. A Terra 
é  como um vaso  de onde se  escapa uma 
fumaça  densa  que  vai  se  aclarando,  à 
medida  que  se  eleva,  e  cujas  partes 
rarefeitas se perdem no espaço infinito. (172)

O  perispírito  apesar  de  nos  ser  totalmente 

invisível,  não  deixa  de  ser  matéria,  porém, 

quintessenciada.  Assim,  no  campo  estritamente 

material, também vale o “tudo se encandeia”.

Achamos  bem razoável  a  opinião  do  médico 

veterinário Rodrigo Cavalcanti de Azambuja, que, em 

Animais e Espiritismo, diz o seguinte:

Os corpos materiais dos seres vivos não 
possuem  nenhum  elemento  químico 
diferente  dos  que  existem  nos  materiais 
inorgânicos,  variando  apenas  em  suas 
combinações e proporções, mas, apesar da 
constituição  básica  ser  a  mesma,  não  se 
pode  afirmar  que  há  vida  orgânica  em 
rochas, cristais e gases, assim como não se 
pode  afirmar  que  os  seres  vivos  sejam 
inorgânicos. Se usarmos o mesmo raciocínio 
para  a  frase  “o  arcanjo,  que  também 
começou  pelo  átomo”  em  O  Livro  dos 
Espíritos,  podemos pensar que a frase é 
uma  licença  poética,  uma  metáfora 

225



para nos explicar a questão, dentro da 
nossa  pobreza  de  entendimento, 
conceitos  e  palavras  para  absorver  a 
inteira  verdade  a  respeito  do  tema? 
Talvez o que a espiritualidade quis dizer é 
que  esta  individualização  do  princípio 
inteligente  ocorra  a  todo  momento  em 
diversos  locais  da  criação,  assim  como  a 
matéria-prima  para  a  vida  orgânica  se 
encontra  dispersa  no  mundo inorgânico,  e 
isto  não  significa  que  exista  vida 
orgânica na pedra ou no cristal, assim 
como não há espírito no cristal. (173)

A hipótese de licença poética  ou metáfora  é 

exatamente a que defendemos para este trecho da 

questão 540 “desde o átomo primitivo até o arcanjo,  

que também começou por ser  átomo”,  tomado no 

sentido literal por muitos confrades.

Vejamos  em  A  Evolução  do  Princípio 

Inteligente as  considerações  de  Durval  Ciamponi 

sobre  a  possibilidade  do  princípio  inteligente  ter 

iniciado  o  seu  processo  evolutivo  no  mineral,  nas 

quais ele toca a questão 540:

[…]  preferimos  ficar  com  a  ideia  mais 
simples, com os Espíritos, quando afirmam 

226



que espírito e matéria são distintos (LE, 25). 
Embora a união entre ambos seja necessária 
para a manifestação da alma, isto não quer 
dizer  que  em  todo  “átomo  primitivo”, 
princípio  material,  exista  um  princípio 
espiritual.

Kardec,  em  toda  a  Codificação,  deixa 
entrever  que  o  princípio  inteligente  é 
distinto  do  princípio  material.  No  item 83, 
LE, ao questionar a ideia panteísta ou não 
do Espiritismo, deixa claro seu pensamento 
a respeito da existência de “massa” material 
distinta da inteligente de onde provieram os 
espíritos. Igualmente, nos itens 60 a 70 fica 
clara  a  distinção  entre  o  que  é  princípio 
espiritual e os reinos formados pelo princípio 
material: reino orgânico e reino inorgânico. 
Esta diferença aparece bem definida no LE, 
585, onde os Espíritos afirmam: “encarados 
sob  o  aspecto  material,  não  há  senão 
seres orgânicos e seres inorgânicos”, Kardec 
conclui,  depois,  que  “a  matéria  inerte, 
que  constitui  o  reino  mineral,  não 
possui  mais  do  que  uma  força 
mecânica”.  Ao se tomar ao pé da letra a 
ideia  do  item  540  de  que  a  todo  átomo 
primitivo  está  associado  um  princípio 
espiritual,  somente porque o arcanjo dele 
começou,  tem-se,  por  dedução lógica,  que 
não  há  reino  inorgânico  e  que  os  dois 
princípios, material e espiritual, são apenas 
as duas faces de um mesmo ser.

Preferimos,  pois,  entender  que  os 

227



Espíritos  estejam  falando  no  LE,  540,  de 
“átomo”, no sentido de “indivisível”, isto é, 
do corpo material  mais simples para início 
da peregrinação evolutiva da alma. É a ideia 
da  “mônada”,  como criação divina  na  sua 
forma mais  simples e ignorante  possível 
(LE,  115),  seja  em  relação  ao  corpo  (res 
extensa),  seja  em relação  ao  espírito  (res 
cogitans). Se assim é, a resposta do LE, 540, 
se  completaria:  É  assim  que  tudo  serve, 
tudo  se  encadeia  na  natureza  desde  a 
mônada  primitiva  até  o  arcanjo,  pois 
ele mesmo começou pela mônada.

Em todo O Livro dos Espíritos e em toda a 
Codificação  se  fala  que  o  princípio 
inteligente  está  associado  ao  princípio 
material,  qualquer  que  seja  o  grau  de 
evolução  em  que  se  encontra,  e  também 
que  o  princípio  vital  é  o  elemento 
intermediário  entre  o  espírito  e  a  matéria 
(LE, 65, 135, 135a, 257), mas não diz que o 
princípio material está sempre associado ao 
espiritual.

Reino Inorgânico e Reino Orgânico

O principal problema do homem é saber 
onde termina o reino inorgânico, urdido pelo 
pensamento  Divino  e  sustentado  pelas 
forças  de  atração,  e  começa  o  reino 
orgânico,  onde  há  vida  ou  matéria 
animalizada  capaz  de  permitir  sua 
“manipulação”  por  um  princípio  espiritual, 
inicialmente  por  instinto  e  depois  por  sua 

228



inteligência.

A ciência diz que no reino inorgânico não 
há vida. Uma pedra é um objeto inanimado 
e sem vida, não se reproduz, não responde 
a  estímulos,  não  se  movimenta  e  não  se 
alimenta em nenhuma situação. Em O Livro 
dos Espíritos,  questões ligadas ao princípio 
vital, item “Seres Orgânicos e Inorgânicos”, 
se diz que “inorgânicos são os seres que não 
possuem  vitalidade  nem  movimentos 
próprios,  sendo  formados  apenas  pela 
agregação da matéria: os minerais, a água, 
o  ar  etc.”,  de  acordo  com  o  que  diz  a 
ciência. Na questão 585 repetem a mesma 
informação.

Não há, pois, como aceitar a ideia de 
que  a  vida  começa  no  reino  mineral, 
sentido defendido por muitos espíritas, 
quando se referem à expressão de Léon 
Denis,  de  que  a  “alma  dorme  na 
pedra”.

O  máximo  que  se  pode  admitir, 
semelhante com a expressão de Denis, é a 
citação de Delanne,  Evolução Anímica, Cap. 
I, quando diz “alma e perispírito formam um 
todo  indivisível,  constituindo,  no  conjunto, 
as partes ativa e passiva, as duas faces do 
princípio pensante”. Na introdução do livro, 
diz  a  mesma  coisa.  “Todos  os  Espíritos, 
qualquer que seja o grau de seu progresso, 
são,  portanto,  revestidos  de  um  invólucro 
invisível e imponderável”.

229



É  bom  lembrar  que  esta  permanente 
ligação  do  espírito  à  matéria  é 
racionalmente lógica. Mas não se fala aqui 
da  matéria  bruta,  inerte,  amorfa,  onde 
existe apenas a força de atração entre seus 
elementos  constitutivos,  e  sim  da  matéria 
primitiva, fluídica, certamente associada ao 
princípio espiritual no momento da criação, 
formando  para  ele  seu  corpo  primitivo  de 
ação,  isto  é,  seu  primeiro  perispírito  ou 
corpo mental.

Repetimos:  o  princípio  inteligente 
criado  está  sempre  associado  à 
matéria,  mas  nem sempre o  princípio 
material  está  associado  ao  espiritual. 
Consequentemente  poderemos  ter 
corpo  material  sem  um  princípio 
inteligente.

Igualmente não se pode dizer que a vida 
começa no reino mineral com base no item 
18 do cap. VI, de A Gênese, somente porque 
ali  está  escrito  que  o  fluido  universal 
penetra todos os corpos, dando nascimento 
à  vida  dos  seres.  Há  diferentes 
interpretações no que está escrito no item 
18 e no item 19.

Galileu  diz,  no  item  18,  que  as 
moléculas  do mineral  têm certa soma 
do  princípio  vital,  admitindo,  como 
consequência,  as  “gerações  espontâneas 
sobre  cada  mundo,  à  medida  que  se 
manifestam  as  condições  de  existência 

230



sucessiva dos seres, quando soa a hora da 
aparição,  dos  filhos  da  vida,  durante  o 
período criador”. No item 19, Galileu fala 
da criação do espírito que não chega à 
iluminação  senão  depois  de  haver 
passado  pela  série  divinamente  fatal 
dos  seres  inferiores,  entre  os  quais 
elabora  lentamente  a  obra  de  sua 
individualidade.

Galileu, no item 18, fala do surgimento da 
vida na matéria, isto é, da matéria animada, 
orgânica,  do  protoplasma  primitivo,  ao 
passo que no item 19 refere-se à criação do 
princípio  inteligente,  no  mundo  espiritual. 
Não há, pois, como concluir, desta lição 
de Galileu, que a primeira vivência da 
criatura  espiritual  se  deu  no  reino 
inorgânico  ou  mineral.  (174)  (grifo  do 
original,  a  não  ser  o  do  sétimo  parágrafo 
que é nosso)

Embora,  sem  tocar  na  questão  da  tradução 

equivocada,  Ciamponi  chegou  à  mesma  conclusão 

do Prof. Sérgio Aleixo bem relação ao que se deve 

entender  da  expressão  “começou  pelo  átomo”  na 

questão 540.

6.2  –  Dos  espiritualistas 

independentes?

231



Na obra As Vidas Sucessivas, destacamos o 

capítulo VI  – A religião do futuro,  que mereceu de 

Eugène-Auguste  Albert  de  Rochas  d’Aiglun  (1837-

1914) a seguinte nota:

Este  capítulo  foi  extraído  do  livro 
publicado pelo general Fix sob o título Étude 
philosophique, Paris 1899, p. 207. Ele expõe 
a  teoria  à  qual  chegam  atualmente  as 
pesquisas  experimentais  dos  espiritualistas 
independentes. (175)

Albert de Rochas elenca oito itens, dos quais 

destacamos estes dois:

II – Todas as criações desenvolvem-se de 
acordo com uma cadeia sempre ascendente, 
sem  nenhuma  solução  de  continuidade 
perceptível  na  série  ascensional.  O  reino 
mineral passa insensivelmente ao reino 
vegetal, o reino vegetal ao reino animal 
e  este  ao  reino  hominal,  sem que  se 
possa perceber nitidamente a linha de 
demarcação.

Elas  desenvolvem-se  duplamente  no 
material  como  no  espiritual.  Essas  duas 
formas de evolução são paralelas, solidárias, 
não sendo a vida senão uma manifestação 
do espírito que se traduz pelo movimento.

232



III  –  A  alma  elabora-se  no  seio  dos 
organismos rudimentares.  Para  tornar-se  o 
que  é  na  humanidade  atual,  foi  preciso 
que  atravessasse  todos  os  reinos  da 
natureza.  Força  cega  e  indistinta  no 
mineral,  individualizada  na  planta, 
polarizada  na  sensibilidade  e  no 
instinto  dos  animais,  ela  tende  sem 
cessar  ao  mundo  consciente  nesta  lenta 
elaboração e, em seguida, chega enfim ao 
homem.

No  animal  ela  encontra-se  ainda  no 
estado  de  esboço;  no  homem  adquire  a 
consciência  e  não  pode  mais  regredir. 
Porém,  em todos  os  graus,  ela  prepara  e 
amolda seu envoltório material. (176)

Não  conseguimos  descobrir  se  essa  ideia 

também prevalecia entre os adeptos do Espiritismo 

ou se era somente dos espiritualistas independentes.

6.3  –  De  culturas  que  aceitam  a 

transmigração da alma?

Vejamos  em  Enciclopédia  de  Bíblia, 

Teologia  e  Filosofia  –  Vol.  6 a  definição  de 

transmigração  dada  pelos  enciclopedistas  Russell 

Norman  Champlim  (1933-2018)  e  João  Marques 

Bentes:

233



TRANSMIGRAÇÃO

Essa  palavra  vem  do  latim,  trans, 
“cruzar”,  e  migrare, “migrar”, um  termo 
aplicado às reencarnações da alma humana. 
Essa palavra com frequência é empregada 
como  sinônimo  de  reencarnação. Algumas 
vezes,  todavia,  refere-se  a  uma  espécie 
especial  de  renascimento,  em  que, 
supostamente,  a  alma  humana  pode 
encarnar-se  em  um  corpo  animal,  e  não 
meramente  humano.  Outras  vezes,  esse 
vocábulo  alude  à  alegada  fornada  do 
homem  através  de  todas  as  formas  de 
existência, a começar pelo reino mineral, 
avançando para o reino vegetal, então 
tomando corpo de animais irracionais, 
e,  finalmente,  assumindo  forma 
humana,  a  partir  do  que a  alma humana 
experimentaria  existências  demoníacas  e 
divinas. (177)

Podemos também confirmar em Bruce Edward 

Goldberg,  que,  em  Vidas  passadas,  Vidas 

Futuras, informa  que,  no  oriente,  se  acreditava 

como início da evolução anímica o reino mineral:

A  doutrina  de  transmigração  se 
insere no pensamento cármico oriental. 
Transmigração é a passagem da alma 
humana  do  reino  mineral  para  os 

234



animais inferiores e, finalmente, para o 
homem.  Muitos filósofos orientais rejeitam 
esta doutrina, assim como a maior parte dos 
seus seguidores ocidentais. Mesmo aqueles 
que aceitam a transmigração acham que é 
impossível voltar à forma do animal inferior 
uma  vez  chegada  à  forma  humana. 
Pessoalmente não aceito a transmigração, e 
em  nenhuma  das  25.000  regressões  e 
progressões que dirigi pessoalmente, jamais 
se revelou qualquer existência não humana. 
(178)

Em certas escolas hindus e budistas da 
filosofia  oriental  se  menciona  a 
transmigração.  De  acordo  com  estas 
crenças orientais, nossa alma primeiro 
se  encarna  em  minerais,  depois  em 
plantas, então, em animais inferiores e, 
finalmente,  habita  a  forma  humana. 
Esta  transmigração  de  minerais  à  forma 
humana não é aceita, atualmente, nem pela 
maioria  dos  filósofos  orientais.  Eu, 
pessoalmente,  não  a  aceito  e  nunca  tive 
provas para sustentar tal teoria. (179)

Na tradição Tibetana,  encontramos algo bem 

parecido no livro  Insólito: Mistérios do Céu, da 

Terra, do Espaço e do Tempo:

Um  Deus-Átomo  dorme  em  cada 

235



pedra. Logo,  desperta  em  cada  planta. 
Move-se  em cada  animal;  pensa  em cada 
homem  e  ama  em  cada  anjo.  Por 
conseguinte,  devemos  tratar  cada  pedra 
como se  fora  um vegetal.  A  cada  vegetal 
com  o  um  animal  querido.  Cada  animal 
como um ser  humano e  todo ser  humano 
como a um anjo. (180)

O escritor Tom Harpur (1929-2017), ex-pastor 

anglicano e professor de Grego e Novo Testamento, 

ex-colunista  do  jornal  Toronto  Star,  em 

Transformando  Água  em  Vinho:  uma  Visão 

Profunda  e  Transformadora  sobre  os 

Evangelhos, informa-nos:

[…] Os  filósofos antigos sabiam, como 
vimos,  que  existem  quatro  estágios  em 
nosso desenvolvimento e na  evolução em 
geral. Primeiro vem o estágio mineral; 
depois, o vegetal; depois, o orgânico ou 
animal; por último, no meio do quarto 
estágio ou “vigília” – o estágio humano 
–,  vem  o  despertar  da  consciência 
autorreflexiva.  Ela  nos  dá  o  poder  de 
escolher  entre  o  certo  e  o  errado  e  a 
capacidade de intuir o Divino. (181)

E, por último, apresentamos o livro Perispírito 

236



com  a informação de Zalmino  Zimmermann  (1931-

2015) de que

Hermes  Trismegisto  já  ensinava,  no 
antigo Egito, que “a pedra se converte em 
planta;  a  planta  em animal;  o  animal  em 
homem, em Espírito; o Espírito, em Deus”. E 
o ensinamento hinduísta, que remonta a 
milhares de anos, tem sua versão poética da 
evolução: “A alma dorme na pedra, sonha 
na planta, agita-se no animal e desperta no  
homem”. […]. (182) (itálico nosso)

6.4  –  Do  pampsiquismo  proposto  por 

Geley?

Apresentamos  essa  teoria  do  Dr.  Gustave 

Geley (1868-1924), conforme o prof. Herculano Pires 

relata em  A Evolução Espiritual do Homem (na 

Perspectiva da Doutrina Espírita):

Gustave  Geley,  em  seu  livro  Do 
Inconsciente  ao  Consciente,  lançou  a 
teoria  do  pampsiquismo,  segundo  a 
qual todas as coisas e seres encerram 
em  si  mesmos  um  dínamo-psiquismo 
inconsciente  que  se  desenvolve  na 
temporalidade.  A  psique,  ou  alma, 

237



constituiria  assim  a  essência  dinâmica  de 
todas  as  coisas.  Do  minério  à 
humanidade  se  processaria 
incessantemente  o  desenvolvimento 
psíquico  universal.  Mas  Kardec,  muito 
antes de Geley, explicara, em  O Livro dos 
Espíritos, obra básica do Espiritismo, que o 
espírito se apresenta no Cosmos como um 
elemento fundamental  de toda a realidade 
conhecida. O Universo inteiro se constitui de 
dois elementos fundamentais, o espírito e a 
matéria,  de  cuja  interação  resultam,  num 
processo dialético hegeliano, todas as coisas 
e  todos  os  seres,  conhecidos  e 
desconhecidos. […]. (183)

Tentamos encontrar essa obra de Geley, que é 

citada  no  texto;  mas,  infelizmente,  ainda  não  foi 

traduzida  para  o  português.  Pelo  que aqui  consta, 

Herculano  Pires,  ao  que  nos  parece,  comungava 

dessa ideia.

A  definição  de  pampsiquismo,  conforme  a 

Enciclopédia  de  Bíblia,  Teologia  e  Filosofia  – 

Vol. 5, é:

Essa palavra vem do grego pan, “tudo”, e 
psuché,  “alma”.  O  vocábulo  indica  que 
todas  as  coisas  são  possuidoras  de 

238



alma,  de  algum  elemento  imaterial, 
usualmente incluindo a ideia de algum 
nível de inteligência. […] De acordo com 
esse ponto de vista, não há tal coisa como 
matéria  inanimada,  embora  possa  haver 
formas  de  vidas  ativas  e  altamente 
inteligentes;  mas  estaria  vivo  o  próprio 
humilde átomo, ainda que dormente.  E de 
átomos é que todas as coisas se compõem. 
Alguns  estudiosos  têm  exposto  essa  ideia 
como  necessária  a  qualquer  teoria  da 
evolução. Se a matéria é viva, então não é 
preciso  qualquer  grande  salto  de  fé  para 
crer-se  que  a  matéria  viva  poderia  ter 
progredido  até  formas  mais  elevadas  de 
vida, com altas expressões de inteligência. 
(184)

Particularmente  acreditamos  que  o 

pampsiquismo não se coaduna com o pensamento 

de Allan Kardec, que foi categórico em afirmar que 

os corpos inorgânicos não têm vida.

Entre  vários  filósofos,  que  acreditavam  no 

pampsiquismo, os autores Russell N. Champlin e J. M. 

Bentes citam: Giordano Bruno (1548-1600), Tomasso 

Campenella  (1568-1639),  Gottfried  Wilhelm Leibniz 

(1646-1716).

Segundo o Dicionário Houaiss, foi Leibniz quem 

239



notabilizou essa doutrina.

Embora, como dito, não tenhamos encontrado 

a obra de Gustave Geley, referenciada por Herculano 

Pires,  localizamos  uma  outra  de  sua  autoria,  que 

julgamos  oportuno  citá-la  aqui.  Trata-se  da  obra 

Resumo  da  Doutrina  Espírita,  da  qual 

transcrevemos:

Ciência  perfeitamente  maleável  e 
susceptível  de  aperfeiçoamento,  só  deve 
avançar  passo  a  passo,  repelindo  as 
deduções  distantes  e  as  observações 
apressadas  e  duvidosas,  limitando-se  a 
expor  os  factos  e  os  pontos  bem 
estabelecidos:

Esses pontos são os seguintes:

1º  –  No  estado  atual  dos  nossos 
conhecimentos, não podemos admitir o puro 
materialismo,  nem  o  puro  espiritualismo, 
pois  tudo nos leva a  crer  que  não há 
matéria  sem  inteligência,  nem 
inteligência sem matéria.  Na molécula 
mineral, vegetal ou animal; na planta, 
no  animal,  no  homem;  no  espírito 
desencarnado,  mesmo  de  grande 
elevação; no universo, considerado no seu 
conjunto;  numa  palavra,  em  tudo  quanto 
existe,  a  matéria  e  a  inteligência  estão 

240



unidas em proporções diversas.

2º – O Universo, no sentido de totalidade, 
uma  vez  considerado  em  partes  isoladas, 
está  submetido  à  evolução  progressiva  e 
contínua, tendo em conta que há evolução 
para o princípio material e evolução para o 
princípio psíquico.

Esta dupla evolução é homogênea. Uma 
não pode se verificar sem a outra. Na base 
da evolução, a Alma é simples elemento de 
vida, inteligência que, mercê de tempo, será 
poderosa.  É  a  chamada  força  difusa,  que 
associa e mantém as moléculas minerais em 
forma definida.

No período maduro da evolução, a alma é 
um princípio vivente, consciente e livre, que 
só  conserva  da  sua  associação  com  a 
matéria  o  mínimo  de  aspecto  orgânico 
estritamente  necessário  à  manutenção  da 
sua individualidade. (185) (itálico do original)

Vê-se  que,  para  Geley,  toda  matéria  tem 

inteligência,  confirma-se,  portanto,  sua  crença  no 

pampsiquismo. Não conseguimos entendê-lo quando 

diz que “na molécula mineral, vegetal ou animal” e 

ao reafirmar já não mais parte do mineral mas do 

vegetal: “na planta, no animal, no homem”, assim, 

nessa segunda afirmativa deixa de fora o mineral.

241



6.5 – Da escola sufista?

Quem nos fornece essa informação é o escritor 

Francisco  Aranda  Gabilan,  na  sua  obra  Entre  o 

Pecado  e  a  Evolução,  da  qual  transcrevemos  o 

seguinte trecho em que fala de Maulâna Djalal ad-

Din Rûmi, nascido no século XIII (1207):

Quanto ao estilo e escola, era sufista, ou 
seja, representa a parte interior e mística do 
Islã, que acredita que o espírito humano é 
uma  emanação  do  divino  e  que  toda  a 
aventura do homem é um só esforço desse 
espírito  para  se  reintegrar  a  Deus.  Esse 
movimento – sufismo – data do século VIII e 
se  desenvolveu  sobretudo  na  Pérsia;  […]. 
(186)

Gabilan  apresenta  esse  poema  de  Rûmi,  no 

qual  cita  o  mineral  como  ponto  de  partida  da 

evolução do ser:

Desde que chegaste ao mundo só ser;
uma escada foi posta diante de ti, para que  
escapasses.
Primeiro foste mineral;
Depois, te tornaste planta,
E mais tarde, animal.

242



Como pode ser isto segredo para ti?

Finalmente, fostes feito homem,
Com conhecimento, razão e fé.
Contempla teu corpo – um punhado de pó –
Vê quão perfeito se tornou!

Quando tiveres cumprido tua jornada,
Decerto hás de regressar como anjo;
Depois disso, terás terminado de vez com a  
terra,
E tua estação há de ser o céu (187)

O  problema  reside  tem  tomar  uma  forma 

poética  de  dizer  uma  coisa  como  se  fosse  uma 

realidade.

6.6  –  Da  “Revelação  da  Revelação”  de 
Roustaing?

Essa é a designação que o autor Jean-Baptiste 

Roustaing (1805-1879), deu à sua obra intitulada Os 

Quatro  Evangelhos  –  Vol.  1, da  qual 

transcrevemos:

A vida universal  está assim, por  toda a 
natureza,  em  germens  eternos,  graças  a 
essa  quinta-essência  dos  fluidos,  que 
somente  a  vontade  de  Deus  anima, 
conformemente  as  necessidades  da 
harmonia  universal,  as  necessidades  de 

243



todos  os  mundos,  de  todos  os  remos,  de 
todas as criaturas no estado material ou no 
estado fluídico.

Ao serem formados os mundos primitivos, 
na  sua  composição  entram  todos  os 
princípios,  de  ordem  espiritual,  material  e 
fluídica,  constitutivos  dos  diversos  reinos 
que os séculos terão de elaborar.

O princípio inteligente se desenvolve 
ao mesmo tempo que a matéria e com 
ela  progride,  passando  da  inércia  a 
vida. Deus preside ao começo de todas as 
coisas,  acompanha paternalmente as fases 
de cada progresso e atrai  a si  tudo o que 
haja atingido a perfeição.

Essa  multidão  de  princípios  latentes 
aguarda, no estado cataléptico, em o meio e 
sob a influência dos ambientes destinados a 
fazê-los  desabrochar,  que  o  Soberano 
Mestre lhes dê destino e os aproprie ao fim 
a  que  devam  servir,  segundo  as  leis 
naturais, imutáveis e eternas por ele mesmo 
estabelecidas.

Tais  princípios  sofrem  passivamente, 
através das eternidades e sob a vigilância 
dos  Espíritos  prepostos,  as  transformações 
que  os  hão  de  desenvolver,  passando 
sucessivamente  pelos  reinos  mineral, 
vegetal  e  animal  e  pelas  formas  e 
espécies  intermediárias  que  se 
sucedem entre cada dois desses reinos.

244



Chegam  dessa  maneira,  numa 
progressão  contínua,  ao  período 
preparatório do estado de Espírito formado, 
isto é, ao estado intermédio da encarnação 
animal  e  do  estado  espiritual  consciente. 
Depois,  vencido  esse período preparatório, 
chegam ao estado de criaturas possuidoras 
do livre arbítrio, com inteligência capaz de 
raciocínio,  independentes  e  responsáveis 
pelos seus atos. Galgam assim o fastígio da 
inteligência, da ciência e da grandeza.

Em sua origem, a essência espiritual, 
princípio  de  inteligência,  Espírito  em 
formação,  passa  primeiro  pelo  reino 
mineral.  Anima  o mineral,  se deste modo 
nos  podemos  exprimir,  servindo-nos  dos 
únicos  recursos  que  oferece  a  linguagem 
humana apropriada às vossas inteligências 
limitadas.  Tudo,  com  efeito,  na 
Natureza,  tem  existência,  porquanto 
tudo morre. Ora, aquilo que morre traz em 
si  o  princípio  de  vida,  sendo 
consequentemente  animado  por  uma 
inteligência relativa.

Esta  palavra  –  inteligência  –  pode 
causar surpresa, tratando-se da vida de 
uma  coisa  inerte.  Certamente,  em  tal 
caso, não há nem pensamento, nem ação. A 
essência  espiritual,  nesse  estado,  se 
mantém inconsciente de seu ser. Ela  é,  eis 
tudo.

No estado então de simples essência de 

245



vida,  absolutamente  inconsciente  de  seu 
ser,  ela  constrói  o  mineral,  a  pedra,  o 
minério,  atraindo e reunindo os  elementos 
dos  fluidos  apropriados,  por  meio  de uma 
ação  magnética  atraente,  dirigida  e  
fiscalizada pelos Espíritos prepostos.

Quanto mais inconsciente é o Espírito no 
estado  de  formação,  tanto  mais  direta  e 
incessante é a ação desses Espíritos.

Guardai  bem  na  memória,  pois  que  o 
dizemos aqui  para não mais  o  repetirmos: 
em  qualquer  dos  reinos,  mineral,  vegetal, 
animal e humano, nada é sem o concurso 
dos Espíritos do Senhor, que todos têm uma 
função  a  desempenhar,  uma  vigilância  a 
exercer.  Não  há  Espíritos  prepostos  à 
formação  de  um  determinado  mineral,  de 
um  determinado  vegetal,  de  um 
determinado  ser  do  reino  animal,  ou  do 
reino humano.  Os Espíritos  têm uma ação 
geral  e  conforme  às  leis  naturais  e 
imutáveis,  que  ainda  não  vos  é  permitido 
nem possível compreender. A vigilância eles 
a exercem sobre as massas.

[…]  (os  parágrafos  omitidos,  serão 
mencionados mais à frente).

Cada  espécie  de  matéria  tem  suas 
propriedades relativas, segundo leis naturais 
e  imutáveis  que  ainda  não  podeis 
compreender.

O  corpo  humano,  em certas  condições, 

246



não conserva coesas todas as suas partes 
materiais,  embora  o  Espírito  já  se  tenha 
retirado dele?

Não  se  observam,  entre  os  vegetais, 
casos  de  longa  duração  material?  Certas 
plantas  não  conservam  as  aparências  da 
vida, a frescura dos tons e a rijeza da haste, 
muito  tempo depois  de separadas  do solo 
que  as  alimentava  e,  por  conseguinte,  do 
princípio  latente  da  inteligência  que  nelas 
residia?

Tudo  na  Natureza  se  mantém e  se 
encadeia  e  tudo  se  faz  em  proveito  e 
utilidade  do  Espírito  que  se  tornou 
consciente de seu ser.

Os  corpos  mortos,  sejam pedra,  planta, 
ser  do  reino  animal  ou  do  reino  humano, 
têm  que  concorrer  para  a  harmonia 
universal,  desempenhando  as  funções  que 
lhes são assinadas.

A essência espiritual, que no mineral 
reside, não é uma individualidade,  não 
se  assemelha  ao  pólipo  que,  por 
cissiparidade,  se  multiplica  ao  infinito.  Ela 
forma um conjunto que se personifica, 
que  se  divide,  quando  há  divisão  na 
massa em consequência da extração, e 
atinge  desse  modo  a  individualidade, 
como sucede com o princípio que anima o 
pólipo,  com  o  princípio  que  anima  certas 
plantas. A essência espiritual sofre, no reino 

247



mineral,  sucessivas  materializações, 
necessárias a  prepará-la  para passar pelas 
formas  intermédias,  que  participam  do 
mineral  e  do  vegetal.  Dizemos  – 
materializações,  por  não podermos dizer  – 
encarnações para estrear-se como ser.

Depois  de  haver  passado  por  essas 
formas  e  espécies  intermediárias,  que  se 
ligam entre si numa progressão contínua, e 
de se haver, sob a influência da dupla ação 
magnética que operou a vida e a morte nas 
fases  de  existências  já  percorridas, 
preparado para sofrer  no  vegetal  a  prova, 
que  a  espera,  da  sensação,  a  essência 
espiritual, Espírito em estado de formação, 
passa  ao  reino  vegetal.  (188)  (itálico  do 
original)

Observai  como  tudo  se  encadeia  na 
imensa  Natureza que  o  Senhor  vos  faz 
descortinar.  Observai como em todos os 
reinos há espécies intermediárias, que 
ligam entre si todas as espécies, umas 
participando do mineral  e  do vegetal, 
da pedra e da planta; outras do vegetal 
e  do  animal,  da  planta  e  do  animal; 
outras, enfim, do animal e do homem. 
São elos preciosos que tudo ligam, que tudo 
mantêm e pelos quais atravessa o Espírito 
no  estado  de  formação.  Passando 
sucessivamente  por  todos  os  reinos  e  por 
aquelas espécies intermediárias, o Espírito, 
mediante  um  desenvolvimento  gradual  e 

248



contínuo, ascende da condição de essência 
espiritual originária à de Espírito formado, à 
vida  consciente,  livre  e  responsável,  à 
condição de homem. São elos preciosos que 
tudo ligam, que prendem as coisas umas às 
outras, a fim de que o homem possa mais 
facilmente  compreender  a  unidade  dessa 
criação  tão  grande,  tão  grande,  que  a 
inteligência humana é incapaz de apreendê-
la e cujos mistérios se recusa a admitir, por 
não conseguir desvendá-los com seus olhos 
de toupeira. (189) (itálico do original)

Um único é, originariamente, o ponto de 
partida para todos os Espíritos: -  formação 
primitiva e rudimentar pela quinta-essência 
dos  fluidos,  substância  tão  sutil  que  dela, 
por  nenhuma expressão,  podem as vossas 
inteligências  limitadas  fazer  ideia,  quinta-
essência que a vontade de Deus anima para 
lhe  dar  o  ser  e  que  constitui  a  essência 
espiritual  (princípio  de  inteligência) 
destinada a tornar-se, por uma progressão 
contínua,  Espírito,  Espírito  formado,  isto  é, 
inteligência  independente,  dotada  de  livre 
arbítrio, consciente de sua vontade, de suas 
faculdades e de seus atos.

Segue-se a encarnação, ou melhor, a 
co-materialização  dessa  essência 
espiritual mediante a sua união íntima 
com  a  matéria  inerte,  primeiramente 
no  reino  mineral  e  nas  espécies 
intermediárias  que  participam  do 

249



mineral  e do vegetal,  depois  no reino 
vegetal  e  nas  espécies  intermediárias 
que participam do vegetal e do animal. 
Desse  modo,  numa  contínua  marcha 
progressiva,  se  opera  o  seu 
desenvolvimento, que a prepara e conduz às 
raias da consciência da vida.

Em seguida vem a encarnação no reino 
animal,  depois  nas espécies intermediárias 
que, do ponto de vista do invólucro material, 
participam  do  animal  e  do  homem, 
adquirindo  assim aquela  essência  (Espírito 
em  estado  de  formação),  sempre  em 
progressão contínua, a consciência da vida 
ativa  exterior,  da  vida  de  relação.  O 
desenvolvimento  intelectual  que  a  levará 
aos  limites  do  período  preparatório  que 
precede o recebimento do livre arbítrio, da 
vida  moral,  independente  e  responsável, 
característica do livre pensador. (190) (itálico 
do original)

Colocamos  essas  transcrições  do  primeiro 

volume da obra de Roustaing,  em razão de as ter 

encontrado em nossa pesquisa; porém, pedimos ao 

leitor que, para aceitá-las ou não, leve em conta as 

considerações  que  Allan  Kardec  fez  sobre  ela  na 

Revista Espírita 1866, das quais transcrevemos o 

seguinte trecho:

250



O autor dessa nova obra acreditou dever 
seguir  um  outro  caminho;  em  lugar  de 
proceder  por  graduação,  quis  alcançar  o 
objetivo  de  um  golpe.  Tratou,  por  certas 
questões  que  não  julgamos  oportuno 
abordar  ainda,  e  das  quais, 
consequentemente  lhe  deixamos  a 
responsabilidade, assim como aos Espíritos 
que  os  comentaram.  Consequente  com  o 
nosso princípio,  que consiste em regular a 
nossa caminhada sobre o desenvolvimento 
da  opinião, não  daremos,  até  nova 
ordem, às suas teorias, nem aprovação, 
nem desaprovação, deixando ao tempo 
o  cuidado  de  sancioná-las  ou  de 
contradizê-las.  Convém,  pois,  considerar 
essas  explicações  como  opiniões 
pessoais  aos  Espíritos  que  as 
formularam, opiniões que podem ser justas 
ou falsas,  e  que,  em todos os casos,  têm 
necessidade  da  sanção  do  controle 
universal,  e  até  mais  ampla  confirmação 
não poderiam ser consideradas como partes 
integrantes da Doutrina Espírita. (191)

De nossa parte ainda questionamos o subtítulo 

“Revelação  das  Revelações”,  que  segundo 

Roustaing, é “os quatro evangelhos, explicados em 

espírito  e  verdade  pelos  Evangelistas  com  a 

assistência dos Apóstolos e de Moisés”, como sendo 

251



uma forma dele dizer que sua obra está acima da 

revelação Espírita, o que nos afigura pouco provável, 

porquanto,  não  há  lógica  alguma  os  Espíritos 

passarem  duas  revelações  simultâneas,  com  uma 

sobrepujando  a  outra.  Por  que  motivo  então,  não 

passaram  já  a  segunda?  Será  que  o  “João 

Evangelista” que aparece entre as assinaturas em O 

Livro dos Espíritos (192) e em duas mensagens, uma 

em O Evangelho Segundo o Espiritismo (193) e a outra 

em A Gênese (194) será o mesmo que se comunicou a 

Roustaing?

Além dessas manifestações encontramos:

– Na  Revista Espírita 1860, registro da ata da 

sessão de 05 de outubro de 1860 (195);

– Na  Revista Espírita 1861, registro da ata da 

sessão  geral  de  14  de  dezembro  de  1860,  da 

Sociedade Espírita de Paris, na qual se tem notícia de 

que “A Senhorita  J… teve várias  comunicações  de 

João Evangelista” (196).

Será  que  o  Espírito  João  Evangelista  estava 

sofrendo de transtorno psicótico, se for o mesmo que 

se manifestou nessas ocasiões?

252



Um ponto fatal contra a obra de Roustaing é 

que  ele  considera  os  evangelistas  como  sendo 

médiuns inspirados. Ora, atualmente, se sabe, com 

base em vários  estudiosos  bíblicos,  que os  nomes 

constantes  dos  títulos  dos  Evangelhos  –  Mateus, 

Marcos, Lucas e João – não designam os seus autores 

(197).

Comprovamos  o  pensamento  de  Roustaing 

com estes dois trechos:

[…] o apóstolo Mateus, Marcos, discípulo 
do  apóstolo  Pedro,  Lucas,  discípulo  do 
apóstolo  Paulo,  e  o  apóstolo  João,  que  se 
haviam  encarnado  em  missão  para  esse 
propósito, já tinham escrito os Evangelhos, 
sob  a  influência  e  inspiração  dos 
Espíritos do Senhor […]. (198)

Os evangelistas eram, sem o saberem, 
médiuns  historiadores  inspirados,  […]. 
(199)

Ressalte-se que no caso de João, por exemplo, 

em  Atos  dos  Apóstolos,  o  seu  autor  informa  que 

tanto ele,  quanto Pedro eram “homens iletrados e 

incultos” (Atos 4,13).

253



Transcreveremos,  agora,  os  parágrafos 

propositalmente omitidos de uma citação anterior da 

obra de Roustaing,  nos quais ele tentar resolver o 

problema  do  mineral  não  se  enquadrar  no  ciclo 

“nascer,  crescer,  reproduzir-se  e  morrer”,  de  uma 

forma, a nosso ver, inusitada; retomemos:

O mineral morre quando é arrancado 
do meio em que o colocara o autor da 
natureza.  A  pedra  tirada  da  pedreira,  o 
minério  extraído  da  mina,  deixando  de 
existir,  do  mesmo  modo  que  a  planta 
separada do solo, perdem a vida natural.

A  essência  espiritual,  que  residia  nas 
paredes  do  mineral,  retira-se  daí  por  uma 
ação magnética, dirigida e fiscalizada pelos 
Espíritos  prepostos,  e  é  transportada  para 
outro ponto.

O corpo do mineral,  seus  despojos,  são 
utilizados pela humanidade, de acordo com 
o que suas necessidades lhe impõem.

Não  vos  admireis  de  que  a  coesão 
subsista  no  mineral,  por  séculos  muitas 
vezes, depois que dele se retirou a essência 
espiritual que foi necessária à sua formação. 
(200)

Um pouco mais à frente, encontramos:

254



Tudo  o  que  é,  vive  e  morre,  nos 
reinos  mineral  e  vegetal,  todos  os 
seres que, no reino animal e no reino 
humano,  vivem e morrem,  desde  o  ser 
microscópico  até  o  homem,  tudo  e  todos 
têm  um  emprego,  uma  utilidade,  uma 
função,  que  tendem  e  servem  para  o 
desenvolvimento  de  cada  espécie,  para  a 
vida e a harmonia universais (201)

O que está aqui dito, para nós, só vem a somar 

no que pensamos a respeito de não existir princípio 

inteligente  no  reino  mineral,  essa  tentativa  de 

explicação de Roustaing demonstra isso.

Aos interessados recomendamos nosso ebook 

Os  Quatro  Evangelhos,  obra  publicada  por 

Roustaing,  Seria  a  Revelação  da  Revelação? 

(202).

6.7 – De Adelino da Fontoura (Espírito)?

Recorremos mais uma vez a Gabilan, que nos 

informa sobre um poema de Adelino da Fontoura na 

obra  Antologia dos Imortais,  pela psicografia de 

Francisco  Cândido  Xavier  (1910-2002),  intitulado 

“Jornada”:

255



Fui  átomo,  vibrando  entre  as  forças  do 
Espaço,
Devorando amplidões,  em longa e ansiosa  
espera…
Partícula, pousei.. Encarcerado, eu era
Infusório do mar em montões de sargaço.

Por  séculos  fui  planta  em  movimento 
escasso,
Sofri no inverno rude e amei na primavera;
Depois fui animal, e no instinto da fera
Achei  a  inteligência  e  avancei  passo  a  
passo…

Guardei  por muito tempo a expressão dos  
gorilas,
Pondo  mais  fé  nas  mãos  e  mais  luz  nas  
pupilas,
A lutar e chorar, para, então, compreendê-
las!…

Agora, homem que sou, pelo Foro Divino,
Vivo de corpo em corpo a forjar destino
Que  me  leve  a  transportar  o  clarão  das  
estrelas!… (203)

Vale a mesma consideração do item anterior, 

pois, aqui também se trata de um poema.

6.8  –  Da  coleção  “André  Luiz”  pelo 

médium Chico Xavier?

256



Dos livros  No Mundo Maior e  Evolução em 

Dois Mundos, da série André Luiz, respectivamente, 

vários autores, na grande maioria das vezes, citam 

os seguintes trechos:

A crisálida de consciência, que reside no 
cristal a rolar na corrente do rio, aí se acha em 
processo, libertatório; […]. (204)

Das cristalizações atômicas e dos minerais, dos 
vírus  e  do  protoplasma,  das  bactérias  e  das 
amebas, das algas e dos vegetais […], o princípio 
espiritual atingiu espongiários e celenterados da 
era  paleozoica,  esboçando  a  estrutura 
esquelética. (205)

Vale a pena ver, nessas duas obras, os textos 

mencionados;  porém,  não  devemos  nos  esquecer 

que o  prefácio  delas  é  assinado por  Emmanuel,  o 

nobre mentor de Chico Xavier:

1)  No Mundo Maior, no capítulo “3 – A Casa 

Mental”:

Interrompi o estudo comparativo, depois 
de acurada perquirição, e fixei Calderaro em 
silenciosa interrogativa.

257



O  prestimoso  mentor  argumentou, 
sorridente:

–  Depois  da  morte  física,  o  que  há  de 
mais surpreendente para nós é o reencontro 
da vida. Aqui aprendemos que o organismo 
perispirítico que nos condiciona em matéria 
mais leve e mais plástica, após o sepulcro, é 
fruto igualmente do processo evolutivo. Não 
somos  criações  milagrosas,  destinadas  ao 
adorno  de  um paraíso  de  papelão.  Somos 
filhos  de  Deus  e  herdeiros  dos  séculos, 
conquistando  valores,  de  experiência  em 
experiência,  de  milênio  a  milênio.  Não  há 
favoritismo no Templo Universal do Eterno, 
e todas as forças da Criação aperfeiçoam-se 
no  Infinito.  A  crisálida  de  consciência, 
que reside no cristal a rolar na corrente 
do  rio,  aí  se  acha  em  processo 
liberatório;  as  árvores  que  por  vezes  se 
aprumam centenas de anos,  a suportar os 
golpes  do  Inverno  e  acalentadas  pelas 
carícias da Primavera, estão conquistando a 
memória;  a  fêmea  do  tigre,  lambendo  os 
filhinhos  recém-natos,  aprende  rudimentos 
do  amor;  o  símio,  guinchando,  organiza  a 
faculdade  da  palavra.  Em  verdade,  Deus 
criou o mundo,  mas nós nos conservamos 
ainda longe da obra completa. Os seres que 
habitam o Universo ressumbrarão suor por 
muito tempo, a aprimorá-lo. Assim também 
a  individualidade.  Somos  criação  do  Autor 
Divino,  e  devemos  aperfeiçoar-nos 
integralmente.  O  Eterno  Pai  estabeleceu 

258



como lei universal que seja a perfeição obra 
de cooperativismo entre Ele e nós, os seus 
filhos.

O  mentor  silenciou  por  instantes,  sem 
que  me  acudisse  ânimo  suficiente  para 
trazer  qualquer  comentário  aos  seus 
elevados conceitos.

Logo após, indicou-me a medula espinhal 
e continuou:

–  Creio  ociosa  qualquer  alusão  aos 
trabalhos primordiais do nosso longo drama 
de  vida  evolutiva.  Desde  a  ameba,  na 
tépida  água  do  mar,  até  o  homem, 
vimos  lutando,  aprendendo  e 
selecionando  invariavelmente.  Para 
adquirir  movimento  e  músculos, 
faculdades  e  raciocínios, 
experimentamos a vida e por ela fomos 
experimentados,  milhares  de  anos.  As 
páginas da sabedoria hinduísta são escritos 
de ontem, e  a  Boa-Nova de Jesus-Cristo  é 
matéria  de hoje,  comparadas  aos  milênios 
vividos por nós, na jornada progressiva. (206)

Como um cristal, que rola no leito de um rio, 

“morre”  para  que  a  crisálida,  que  possivelmente 

esteja nele, passe para o estágio evolutivo seguinte? 

Quando  nós  usamos  esses  cristais,  incrustando-os 

como  decoração  nas  paredes  de  nossas  casas,  a 

259



crisálida ficaria ali presa indefinidamente?

Devemos  proteger  os  cristais  como  estamos 

querendo  fazer  em  relação  aos  seres  vivos  dos 

outros reinos da natureza? Esses são alguns quesitos 

que poderíamos fazer ao nobre assistente de André 

Luiz.

Interrompeu-se  o  Assistente  por  alguns 
segundos,  como  a  dar-me  tempo  para 
refletir.

Em seguida, continuou, atencioso:

–  Na  verdade,  não  há  nisso  mistério 
algum.  Voltemos  aos  ascendentes  em 
evolução,  O  princípio  espiritual 
acolheu-se  no  seio  tépido  das  águas, 
através dos organismos celulares, que 
se  mantinham e se multiplicavam por 
cissiparidade.  Em  milhares  de  anos,  fez 
longa  viagem  na  esponja,  passando  a 
dominar células autônomas, impondo-lhes o 
espírito de obediência e de coletividade, na 
organização  primordial  dos  músculos. 
Experimentou  longo  tempo,  antes  de 
ensaiar os alicerces do aparelho nervoso, na 
medusa,  no  verme,  no  batráquio, 
arrastando-se para emergir do fundo escuro 
e lodoso das águas, de modo a encetar as 
experiências  primeiras,  ao  sol  meridiano. 
Quantos  séculos  consumiu,  revestindo 

260



formas monstruosas, aprimorando-se, aqui e 
ali,  ajudado pela  interferência  indireta  das 
Inteligências  superiores?  Impossível 
responder, por enquanto. Sugou o seio farto 
da Terra, evolucionando sem parar, através 
de  milênios,  até  conquistar  a  região  mais 
alta,  onde  conseguiu  elaborar  o  próprio 
alimento.

Calderaro  fixou  em  mim  significativo 
olhar e perguntou:

– Compreendeste suficientemente?

Ante  o  assombro  das  ideias  novas  que 
me fustigavam a imaginação, impedindo-me 
o  minucioso  exame  do  assunto,  o 
esclarecido companheiro sorriu e continuou:

–  Por  mais  esforços  que envidemos por 
simplificar a exposição deste delicado tema, 
o  retrospecto  que  a  respeito  fazemos 
sempre  causa  perplexidade.  Quero  dizer, 
André, que  o princípio espiritual, desde 
o  obscuro  momento  da  criação, 
caminha  sem  detença  para  frente. 
Afastou-se  do  leito  oceânico,  atingiu  a 
superfície  das  águas  protetoras,  moveu-se 
em direção à lama das margens, debateu-se 
no  charco,  chegou  à  terra  firme, 
experimentou  na  floresta  copioso  material 
de  formas  representativas,  ergueu-se  do 
solo,  contemplou  os  céus  e,  depois  de 
longos milênios, durante os quais aprendeu 
a procriar, alimentar-se, escolher, lembrar e 

261



sentir, conquistou a inteligência.  Viajou do 
simples impulso para a irritabilidade, da 
irritabilidade para a sensação, da sensação 
para  o  instinto,  do  instinto  para  a  razão. 
Nessa penosa romagem, inúmeros milênios 
decorreram sobre  nós.  Estamos,  em todas 
as épocas, abandonando esferas inferiores, 
a fim de escalar as superiores. O cérebro é o 
órgão sagrado de manifestação da mente, 
em trânsito da animalidade primitiva para a 
espiritualidade humana. (207)

Nesse  trecho  da  obra,  ficamos  com  a 

impressão de que o assistente de André Luiz já não 

mais  fala  nada  do  reino  mineral;  porém,  que 

progredia  através  de  organismos  celulares,  que, 

como se sabe, fazem parte dos seres vivos.

2)  Evolução em Dois Mundos, nos capítulos 

“III – Evolução e corpo Espiritual”, “IV – Automatismo 

e  Corpo  Espiritual”  e  “VI  –  Evolução  e  Sexo”, 

respectivamente:

A  imensa  fornalha  atômica  estava 
habilitada a receber as sementes da vida e, 
sob o impulso dos Gênios Construtores, que 
operavam no orbe nascituro, vemos o seio 
da  Terra  recoberto  de  mares  mornos, 
invadido  por  gigantesca  massa  viscosa  a 

262



espraiar-se no colo da paisagem primitiva.

Dessa  geleia  cósmica,  verte  o 
princípio  inteligente,  em  suas  primeiras 
manifestações…

Trabalhadas,  no  transcurso  de  milênios, 
pelos  operários  espirituais  que  lhes 
magnetizam  os  valores,  permutando-os 
entre si, sob a ação do calor interno e do frio 
exterior,  as  mônadas  celestes 
exprimem-se no mundo através da rede 
filamentosa do protoplasma de que se 
lhes  derivaria  a  existência  organizada 
no Globo constituído.

Séculos  de  atividade  silenciosa 
perpassam, sucessivos…

NASCIMENTO  DO  REINO  VEGETAL  – 
Aparecem  os  vírus  e,  com  eles,  surge  o 
campo primacial da existência, formado por 
nucleoproteínas  e  globulinas,  oferecendo 
clima  adequado  aos  princípios 
inteligentes ou mônadas fundamentais, 
que  se  destacam  da  substância  viva,  por 
centros  microscópicos  de  força  positiva, 
estimulando a divisão cariocinética.

Evidenciam-se, desde então, as bactérias 
rudimentares,  cujas  espécies  se  perderam 
nos  alicerces  profundos  da  evolução, 
lavrando os minerais na construção do solo, 
dividindo-se por raças e grupos numerosos, 
plasmando, pela reprodução assexuada, as 
células primevas, que se responsabilizariam 

263



pelas  eclosões  do  reino  vegetal  em  seu 
início.

Milênios e milênios chegam e passam…

FORMAÇÃO  DAS  ALGAS  –  Sustentado 
pelos recursos da vida que na bactéria e na 
célula  se  constituem  do  líquido 
protoplásmico, o princípio inteligente nutre-
se agora na clorofila, que revela um átomo 
de magnésio em cada molécula, precedendo 
a  constituição  do  sangue  de  que  se 
alimentará no reino animal.

O  tempo  age  sem  pressa,  em 
vagarosa  movimentação  no  berço  da 
Humanidade,  e  aparecem  as  algas 
nadadoras,  quase  invisíveis,  com  as 
suas  caudas  flexuosas,  circulando  no 
corpo  das  águas,  vestidas  em 
membranas celulósicas, e mantendo-se 
à custa de resíduos minerais, dotadas 
de extrema motilidade e sensibilidade, 
como formas monocelulares em que a 
mônada já evoluída se ergue a estágio 
superior.

Todavia,  são plantas ainda e que até 
hoje  persistem  na  Terra,  como  filtros 
de  evolução  primária  dos  princípios 
inteligentes  em  constante  expansão, 
mas plantas superevolvidas nos domínios da 
sensação  e  do  instinto  embrionário, 
guardando  o  magnésio  da  clorofila  como 
atestado da espécie.

264



Sucedendo-as,  por  ordem,  emergem  as 
algas  verdes  de  feição  pluricelular,  com 
novo  núcleo  a  salientar-se,  inaugurando  a 
reprodução  sexuada  e  estabelecendo 
vigorosos  embates  nos  quais  a  morte 
comparece,  na  esfera  de  luta,  provocando 
metamorfoses  contínuas,  que  perdurarão, 
no  decurso  das  eras,  em  dinamismo 
profundo, mantendo a edificação das formas 
do porvir.

DOS ARTRÓPODOS AOS DROMATÉRIOS E 
ANFÍTRIOS  –  Mais  tarde,  assinalamos  o 
ingresso  da  mônada,  a  que  nos 
referimos,  nos  domínios  dos 
artrópodos,  de  exosqueleto  quitinoso, 
cujo  sangue diferenciado acusa um átomo 
de cobre em sua estrutura molecular, para, 
em  seguida,  surpreendê-la,  guindada  à 
condição de crisálida da consciência, no 
reino  dos  animais  superiores,  em  cujo 
sangue  –  condensação  das  forças  que 
alimentam  o  veículo  da  inteligência  no 
império da alma – detém a hemoglobina por 
pigmento  básico,  demonstrando  o 
parentesco inalienável das individuações do 
espírito, nas mutações da forma que atende 
ao progresso incessante da Criação Divina.

Das  cristalizações  atômicas  e  dos 
minerais, dos vírus e do protoplasma, das 
bactérias  e  das  amebas,  das  algas  e  dos 
vegetais do período pré-câmbrico aos fetos 
e às licopodiáceas, aos trilobites e cistídeos 

265



aos cefalópodes, foraminíferos e radiolários 
dos  terrenos  silurianos,  o  princípio 
espiritual  atingiu  espongiários  e 
celenterados  da  era  paleozoica, 
esboçando a estrutura esquelética.

Avançando  pelos  equinodermos  e 
crustáceos, entre os quais ensaiou, durante 
milênios,  o  sistema  vascular  e  o  sistema 
nervoso, caminhou na direção dos ganoides 
e  teleósteos,  arquegonossauros  e 
labirintodontes  para  culminar  nos  grandes 
lacertinos  e  nas  aves  estranhas, 
descendentes  dos  pterossáurios,  no 
jurássico  superior,  chegando  à  época 
supracretácea  para  entrar  na  classe  dos 
primeiros  mamíferos,  procedentes  dos 
répteis teromorfos. 

Viajando  sempre,  adquire  entre  os 
dromatérios e anfitérios os rudimentos das 
reações  psicológicas  superiores, 
incorporando as conquistas do instinto e da 
inteligência. (208)

AUTOMATISMO E HERANÇA – Assim como 
na coletividade humana o indivíduo trabalha 
para  a  comunidade  a  que  pertence, 
entregando-lhe  o  produto  das  próprias 
aquisições, e a sociedade opera em favor do 
indivíduo que a  compõe,  protegendo-lhe  a 
existência,  no  impositivo  do 
aperfeiçoamento  constante,  nos  reinos 
menores o ser inferior serve à espécie a que 

266



se ajusta, confiando-lhe, maquinalmente, o 
fruto  das  próprias  conquistas,  e  a  espécie 
labora em benefício dele, amparando-o com 
todos os valores por ela assimilados, a fim 
de  que  a  ascensão  da  vida  não  sofra 
qualquer solução de continuidade.

Se,  no  círculo  humano,  a  inteligência  é 
seguida  pela  razão  e  a  razão  pela 
responsabilidade, nas linhas da Civilização, 
sob os signos da cultura, observamos que, 
na retaguarda do transformismo,  o  reflexo 
precede o instinto,  tanto quanto o instinto 
precede a atividade refletida, que é base da 
inteligência nos depósitos do conhecimento 
adquirido  por  recapitulação  e  transmissão 
incessantes,  nos  milhares  de  milênios 
em que o princípio espiritual atravessa 
lentamente os círculos elementares da 
Natureza, qual vaso vivo, de forma em 
forma,  até  configurar-se  no  indivíduo 
humano, em trânsito para a maturação 
sublimada no campo angélico.

Desse modo, em qualquer estudo acerca 
do corpo espiritual, não podemos esquecer a 
função preponderante do automatismo e da 
herança  na  formação  da  individualidade 
responsável,  para  compreendermos  a 
inexequibilidade  de  qualquer  separação 
entre a Fisiologia e a Psicologia, porquanto 
ao  longo  da  atração  no  mineral,  da 
sensação  no  vegetal  e  do  instinto  no 
animal,  vemos  a  crisálida  de 

267



consciência  construindo  as  suas 
faculdades  de  organização, 
sensibilidade  e  inteligência, 
transformando, gradativamente, toda a 
atividade nervosa em vida psíquica. (209)

GENEALOGIA DO ESPÍRITO – […].

Em  verdade,  porém,  para  não  cairmos 
nas recapitulações incessantes, em torno de 
apreciações e conclusões que a ciência do 
mundo  tem  repetido  à  saciedade, 
acrescentaremos simplesmente que as leis 
da  reprodução  animal,  orientadas  pelos 
Instrutores  Divinos,  desde  o  casulo 
ferruginoso do leptótrix, através da retração 
e expansão da energia nas ocorrências do 
nascimento e morte da forma, recapitulam 
ainda  hoje,  na  organização  de  qualquer 
veículo  humano,  na  fase  embriogênica,  a 
evolução filogenética de todo o reino animal, 
demonstrando  que  além  da  ciência  que 
estuda  a  gênese  das  formas,  há  também 
uma  genealogia  do  espírito.  Com  a 
Supervisão  Celeste,  o  princípio 
inteligente gastou, desde os vírus e as 
bactérias  das  primeiras  horas  do 
protoplasma na Terra,  mais ou menos 
quinze milhões de séculos, a fim de que 
pudesse, como ser pensante, embora em 
fase  embrionária  da  razão,  lançar  as  suas 
primeiras emissões de pensamento contínuo 
para os Espaços Cósmicos. (210)

268



Muito  técnicas  essas considerações de André 

Luiz,  que  não  nos  permite,  por  falta  de 

conhecimento,  delinear  o  seu  pensamento  com 

segurança,  pois,  em  princípio,  pareceu-nos  que 

aponta  o  reino  mineral  como  sendo  o  início  da 

evolução da mônada.

Entretanto,  pelo  último  parágrafo,  tem-se  a 

impressão de que, para ele, o ponto inicial já não é 

mais o reino mineral. E para complicar mais ainda, 

vemos duas outras falas  nas quais  essa visão nos 

parece existir:

É assim que o tato nasceu no princípio 
inteligente,  na  sua  passagem  pelas 
células  nucleares  em  seus  impulsos 
ameboides;  que  a  visão  principiou  pela 
sensibilidade  do  plasma  nos  flagelados 
monocelulares expostos ao clarão solar; que 
o olfato começou nos animais aquáticos de 
expressão mais simples,  por excitações do 
ambiente  em  que  evolviam;  que  o  gosto 
surgiu nas plantas, muitas delas armadas de 
pelos viscosos destilando sucos digestivos, e 
que  as  primeiras  sensações  do  sexo 
apareceram  com  algas  marinhas  providas 
não  só  de  células  masculinas  e  femininas 
que  nadam,  atraídas  uma  para  as  outras, 
mas  também  de  um  esboço  de  epiderme 

269



sensível,  que podemos definir como região 
secundária de simpatias genésicas. (211)

[…] Com a Supervisão Celeste, o princípio 
inteligente  gastou,  desde  os  vírus  e  as 
bactérias  das  primeiras  horas  do 
protoplasma  na  Terra,  mais  ou  menos 
quinze  milhões  de  séculos,  a  fim  de  que 
pudesse,  como  ser  pensante,  embora  em 
fase  embrionária  da  razão,  lançar  as  suas 
primeiras emissões de pensamento contínuo 
para os Espaços Cósmicos. (212)

A  referência  às  células  nucleares,  vírus  e 

bactérias, nos remete à ideia de que se fala de seres 

vivos, se for esse o caso, então os seres inorgânicos 

estariam de fora, via de consequências, os minerais 

que são classificados como tais.

Com relação ao tato vejamos o que consta em 

A Caminho da Luz, ditado pelo Espírito Emmanuel, 

pela  psicografia  de  Chico  Xavier,  que  discorrendo 

sobre os primeiros habitantes da Terra, afirma:

Dizíamos  que  uma  camada  de  matéria 
gelatinosa envolvera o orbe terreno em seus 
mais  íntimos  contornos.  Essa  matéria, 
amorfa e viscosa, era o celeiro sagrado das 
sementes  da  vida.  O protoplasma  foi  o 

270



embrião  de  todas  as  organizações  do 
globo terrestre,  e,  se  essa matéria,  sem 
forma definida,  cobria  a  crosta solidificada 
do  planeta,  em  breve  a  condensação  da 
massa  dava  origem  ao  surgimento  do 
núcleo,  iniciando-se  as  primeiras 
manifestações dos seres vivos.

Os primeiros habitantes da Terra, no 
plano  material,  são  as  células 
albuminoides,  as  amebas  e  todas  as 
organizações  unicelulares,  isoladas  e 
livres,  que  se  multiplicam 
prodigiosamente  na  temperatura 
tépida dos oceanos.

Com  o  escoar  incessante  do  tempo, 
esses  seres  primordiais se  movem  ao 
longo das águas, onde encontram o oxigênio 
necessário  ao  entretenimento  da  vida, 
elemento  que  a  terra  firme  não  possuía 
ainda em proporções de manter a existência 
animal,  antes  das  grandes  vegetações; 
esses  seres  rudimentares  somente 
revelam um sentido  –  o  do  tato,  que 
deu origem a todos os outros, em função 
de  aperfeiçoamento  dos  organismos 
superiores. (213)

A impressão que nos fica é que para Emmanuel 

a origem do processo se inicia em seres primordiais, 

que, certamente, estão entre os orgânicos.

271



3) Missionários da Luz

–  Não  se  esqueça,  André,  de  que  a 
reencarnação  significa  recomeço  nos 
processos  de  evolução  ou  de  retificação. 
Lembre-se  de  que  os  organismos  mais 
perfeitos  da  nossa  Casa  Planetária 
procedem inicialmente da ameba.  Ora, 
recomeço  significa  “recapitulação”  ou 
“volta ao princípio”. Por isso mesmo, em 
seu desenvolvimento embrionário, o futuro 
corpo  de  um  homem  não  pode  ser 
distinto  da  formação  do  réptil  ou  do 
pássaro.  O  que  opera  a  diferenciação  da 
forma é o valor evolutivo, contido no molde 
perispirítico do ser que toma os fluidos da 
carne.  Assim,  pois,  ao  regressar  à  esfera 
mais densa, como acontece a Segismundo, 
é  indispensável  recapitular  todas  as 
experiências  vividas  no  longo  drama  de 
nosso aperfeiçoamento, ainda que seja por 
dias  e  horas  breves,  repetindo  em  curso 
rápido  as  etapas  vencidas  ou  lições 
adquiridas, estacionando na posição em que 
devemos prosseguir  no aprendizado.  Logo 
depois  da  forma  microscópica  da 
ameba,  surgirão  no  processo  fetal  de 
Segismundo os sinais da era aquática 
de nossa evolução e, assim por diante, 
todos  os  períodos  de  transição  ou 
estações de progresso que a criatura já 
transpôs  na  jornada  incessante  do 
aperfeiçoamento,  dentro  da  qual  nos 

272



encontramos,  agora,  na  condição  de 
humanidade. (214)

Dessa fala do instrutor Alexandre a André Luiz 

de  que  os  organismos  mais  perfeitos  procedem 

inicialmente da ameba, não vimos outra coisa senão 

que o processo evolutivo do corpo tenha se iniciado 

na ameba, um ser unicelular, que, certamente, não 

se trata de um mineral.

6.9 – De Joanna de Ângelis (Espírito)?

Citaremos três obras de Joanna de Ângelis, a 

mentora do médium Divaldo Pereira Franco (1927-

2025),  mantendo  o  mesmo  procedimento  que 

adotamos para com André Luiz.

a)  Vida  Desafios  e  Soluções (1997),  do 

capítulo  “8  –  Autodespertamento  inadiável”, 

transcrevemos:

A  fase  inicial  da  vida,  sob  qualquer 
aspecto considerado, é a do sono. Por isso 
mesmo,  o psiquismo dorme no mineral, 
sonha  no  vegetal,  sente  no  animal, 
pensa no homem, conforme sintetizou 
com  muita  propriedade  o  eminente 

273



filósofo espírita Léon Denis, e prossegue, 
com a  imensa  capacidade  da  intuição,  no 
anjo,  adquirindo  novas  experiências  sem 
cessar, infinitamente. (215)

Por se utilizar do teor da frase atribuída a Léon 

Denis, mas que vimos não ser de sua autoria, Joanna 

de Ângelis, deixa-nos com um “pé atrás”, em relação 

à sua opinião.

b)  Dias  Gloriosos (1999),  considerações 

iniciais datada de 19 de outubro de 1998, do capítulo 

“21  –  Ligeiro  Estudo  Sobre  a  Reencarnação”, 

transcrevemos o seguinte trecho:

A  visão  primária  da  metempsicose,  
portanto, própria para a cultura primitiva, a  
pouco e pouco cedeu lugar ao conceito da  
reencarnação,  que  propicia  o  mecanismo 
evolucionista  sem  retrocesso,  facultando 
ampliação de horizontes mentais  e  morais  
em contínua ascese espiritual.

Para  que  o  homem  primitivo  pudesse 
conceber  a  Divindade,  tendo  em  vista  o  
nível  do  seu  pensamento,  teria  que 
remontar  ao  esquema  antropomórfico,  
representando.  a  mediante  os  padrões  do 
próprio  intelecto,  dos  seus  formentos  e  
necessidades,  assim  portanto,  formulando 

274



conceitos punitivos ou gratificadores.

De  acordo  com  a  conduta  vivida  e  
experienciada,  o  ser  retornaria  em 
expressões vivas da Natureza.

De alguma forma, estava embutido o  
princípio  da  realidade  evolucionista,  
mediante o qual o psiquismo dorme no 
mineral,  sonha no  vegetal,  sente no 
animal,  passando  a  pensar  no  ser  
humano,  quando os fatores  orgânicos  lhe 
permitem a aquisição da inteligência – nele  
inata – e dos sentimentos que se encontram 
em  latência,  conduzindo-o  à  sublimação.  
(216) (itálico e o sublinhado é do original)

Mantém-se firme na interpretação equivocada 

frase atribuída a León Denis.

c) Conflitos Existenciais (2005), capítulo “10 

–  Violência”,  considerações  da  autora  datada  de 

junho de 2005:

No processo antropossociopisicológico da 
evolução,  o  princípio  espiritual  adquire 
experiências,  emoções  e  conhecimento 
através  do  trânsito  pelos  diferentes  reinos 
da  Natureza,  nos  quais  desabrocham  os 
recursos divinos que se lhe encontram em 
germe.

275



Dormindo  no  mineral,  lentamente 
exteriorizam-se-lhe  as  energias  de 
aglutinação  molecular,  ampliando  as 
possibilidades  no  despertar  do  vegetal, 
quando cresce em recursos de sensibilidade, 
a  fim  de  liberar  os  instintos  no  trânsito 
animal,  desabrochando  as  faculdades  da 
inteligência,  da  razão,  da  consciência  na 
fase  humana,  e  avançando  para  a 
conquista da intuição que se dá no período 
angélico. (217)

Ao  dizer  “dormindo  no  mineral”,  a  autora, 

novamente,  reporta  à  frase  que  Léon  Denis  não 

disse.

Mais  à  frente,  nessa  mesma  obra, 

encontramos:

É  necessário  que  haja  a  morte 
orgânica, a fim de que ocorram alterações, 
aperfeiçoamentos.  Tem  sido  por  meio  do 
processo nascer, viver, morrer, que as 
formas se aprimoram através dos milhões 
de  anos,  em  sucessivas  experiências, 
agasalhando  o  princípio  espiritual  que  as 
vem  modelando,  na  busca  de  melhor 
estrutura e mais perfeita harmonia. (218)

276



Exatamente, o argumento que utilizamos para 

“resistir” que o princípio inteligente tenha passado 

pelo reino mineral.

Diante disso, s.m.j., achamos que ao falar que 

o “processo nascer, viver, morrer, que as formas se 

aprimoram” Joanna de Ângelis, ao que nos parece, 

entra em conflito com o que ela mesmo disse sobre 

o princípio inteligente dormir no mineral.

d) Iluminação Interior (2006), capítulo “1 – A 

Divina  Presença”,  considerações  iniciais  da  autora 

em janeiro de 2006:

Deus prossegue criando sem cessar.

O  Seu  psiquismo  dá  nascimento  a 
verdadeiros  fascículos  de  luz,  que  contêm 
em germe toda a grandeza da fatalidade do 
seu processo de evolução.

Manifestando-se  em  sono  profundo 
nos  minerais através  de  milhões  de 
milênios,  germina,  mediante  processo  de 
modificação  estrutural,  transferindo-se 
para o reino vegetal, às vezes, passando 
pelas  formas  intermediárias,  dando 
surgimento  à  sensibilidade,  a  uma 
organização  nervosa  primária,  de  que  se 
utiliza  no  remoto  futuro.  Obedecendo  a 

277



campos  vibratórios  sutis  e  inabordáveis, 
lentamente  se  transfere  para  o  reino 
animal, experimentando  as  variações  do 
transformismo  e  do  evolucionismo, 
igualmente  vivenciando  as  experiências 
encarregadas  das  mutações  e  variações, 
desdobrando os instintos até alcançar 
os  primatas,  e  deles  prosseguindo no 
direcionamento humano…

Não cessa, porém, no bípede pensante, o 
grandioso  desenvolver  dos  conteúdos 
divinos nesse psiquismo, antes alma e agora 
Espírito,  que avança para a angelitude, 
para a superação de qualquer expressão no 
campo da forma,  até atingir  o  máximo da 
sua destinação gloriosa.

Todas  as  manifestações  no  mundo  das 
formas  direcionadas  por  uma  energia 
peculiar  modificam-se,  tornando-se  mais 
complexas, até alcançar estágios definitivos 
que as caracterizam no campo material. (219)

Nessa obra,  Joanna de Ângelis  diz  “em sono 

profundo nos minerais”, mais uma vez faz referência 

à frase “fake news” de Léon Denis.

278



7. Conclusão

Pelo que se pode ver, não há ainda, no meio 

Espírita, uma posição nítida em relação ao assunto. 

Entretanto,  levando-se  em  conta  as  opiniões  do 

Codificador, que mais ressalta o ponto inicial como 

sendo o reino vegetal,  estaríamos, pelo menos por 

enquanto, mais para defender essa posição.

O pesquisador  Paulo  Henrique de Figueiredo, 

em  sua  obra  Revolução  Espírita,  diz  algo  que 

julgamos importante:

Quem se habitua a ler  as obras de 
Kardec não adentra um terreno árido; 
encontra descrições límpidas e cheias de 
imagens,  raciocínios  criativos  e 
comparações  de  fácil  entendimento. 
Algumas passagens soam como um poema. 
(220)

Como vimos Allan Kardec foi bem objetivo ao 

dizer que “A Doutrina não é ambígua em nenhuma 

de suas partes; ela é clara, precisa, categórica em 

279



seus menores detalhes” (221) Então, por que, no caso 

dos reinos anteriores ao animal,  ele não foi  claro? 

Teria a intenção de nos enganar, ou simplesmente, 

não advogava a tese do princípio inteligente no reino 

mineral e vegetal?

Interessante é que pesquisando em todas as 

obras  da  Codificação  em  nenhuma  delas 

encontramos Allan Kardec utilizando-se da expressão 

“reinos  inferiores”,  mas  tão  somente  “seres 

inferiores”,  em que,  para  nós,  diante  do  que aqui 

vimos, se pode enquadrar somente os animais.

Curiosa é a explicação de James Arthur Findlay 

(1883-1964),  que  foi  presidente  da  Psychic  News, 

uma revista  britânica,  era  líder  espírita,  conhecido 

como  orador,  conferencista,  e  pesquisador,  que 

transcrevemos de sua obra No Limiar do Etéreo:

Movimento  revela  mente.  Dar-se-á, 
porém, que todo movimento que nos fere os 
sentidos e a que damos o nome de matéria 
seja  dirigido  pela  mente?  Onde  começa  o 
seu  reino?  Haverá  mente  numa  pedra? 
Dizem os nossos físicos que uma pedra está 
em contínuo movimento,  por estarem nela 
os  electrons  e  os  prótons  em  rápida  e 

280



regular vibração. Se contém mente ou é por 
esta influenciada, tratar-se-á de uma mente 
da  mais  imperfeitas  e  mínima  forma; 
fôramos,  no  entanto,  imprudentes,  se 
avançáramos  essa  graciosa  afirmação. 
Certamente, o que constitui uma pedra 
pode  tornar-se  habitação  de  uma 
mente,  pois,  quando,  por  efeito  das 
chuvas e das geadas, a pedra se muda 
em  terra,  produz  relva  de  que  se 
alimenta  a  vaca,  transformando-a  em 
leite, que sustenta corpos governados 
pela  mente.  Não  podemos,  pois,  ser 
dogmáticos em afirmar onde há mente, ou 
onde não há  mente,  embora  sintamos em 
terreno  firme,  admitindo  provisoriamente 
que onde há crescimento e desenvolvimento 
também há mente. Assim, quando olhamos 
em torno de nós,  podemos ver  mente em 
todos os graus de desenvolvimento, desde a 
do mais  humilde fundo até a que guiou a 
mão de escreve a maior tragédia de quantas 
já o homem compôs: Rei Lear. (222)

Pareceu-nos  um  caminho  um  tanto  quanto 

tortuoso a ligação que Findlay faz da mente numa 

pedra,  mas,  de  qualquer  forma,  é  mais  uma 

explicação  que  estamos  disponibilizando  a  você, 

caro leitor.

Temos  ainda  mais  uma  opinião  bem 

281



interessante que é a do companheiro Luiz Gonzaga 

Pinheiro,  autor  do  livro  Perispírito  e  suas 

Modelações, do qual transcrevemos:

O  princípio  inteligente  não  pode  agir 
diretamente sobre a matéria, a não ser se 
revestindo  de  outro  tipo  de  matéria 
semicondensada  que  possibilite  o 
intercâmbio de informações e sensações de 
um para o outro.

O  início  de  nosso  estudo  sobre  o 
perispírito  começa  neste  ponto,  onde  o 
princípio  inteligente  aliando-se  aos 
cristais demora-se por séculos, forçando 
a  matéria  a  obedecer  a  uma  geometria 
definida,  tornando  seu  esboço  perispiritual 
maleável,  gravando  no  mesmo,  formas  e 
linhas precisas.

Quanto aos corpos brutais, tais como os 
minerais (rochas, Ferro, Zinco, Ouro, dentre 
outros)  abstenho-me  de  comentários, 
mesmo porque  não  encontro  pouca  lógica 
na união do princípio inteligente na matéria 
bruta, onde ele ficaria apático sem nenhuma 
aprendizagem.  Na  condição  de  prisioneiro 
em  matéria  bruta  ele  permaneceria 
adormecido,  estático,  sem registros,  a não 
ser que esteja desenvolvendo uma afinidade 
de ordem química.

A  dificuldade  em  se  admitir  o 

282



princípio  inteligente  adormecido  na 
matéria  bruta  deve-se  as 
transformações que ela sofre, às vezes, 
irreversíveis. Alguém  poderá  sustentar 
que  o  princípio  inteligente  encontra-se 
inerte  na  matéria.  Mas  em  que  tipos  de 
materiais? O Ferro é trabalhado pelo fogo e 
serve  às  necessidades  humanas.  De  outra 
feita  sofre  oxidação  e  é  consumido  pela 
ferrugem.  A  rocha  é  desgastada  pelas 
intempéries e virá pó. Outro tanto vai para 
as construções de estradas e residências. O 
Ouro é transformado em joias para adornar 
a vaidade e fomentar a cobiça, ou fica preso 
em  cofres  fortes.  O  Zinco  atende  as 
necessidades da construção civil.  Poder-se-
ia  dizer  que  nesses  materiais  o  princípio 
inteligente  estaria  adormecido:  E  o  que 
ocorreria  com  ele,  caso  habitasse  esses 
materiais,  quando  os  mesmos  sofrem 
transformações  irreversíveis  tais  como  a 
queima da madeira? Uma lei não pode ser 
estabelecida  em cima de incertezas.  Ou o 
princípio inteligente encontra-se adormecido 
nos minerais ou não. Apelando para o senso 
prático, perguntamos: por que estaria, para 
nada aprender ou em nada contribuir?

Onde a matéria bruta inicia um princípio 
de organização formal (não falo de átomos e 
moléculas)  obedecendo  a  formas 
geométricas  em  sua  divisão,  é  que 
iniciaremos o nosso estudo, colocando aí a 
união  dos  dois  princípios,  material  e 

283



inteligente,  gênese  da  mais  admirável  de 
todas  as  sagas  do  universo,  a  busca  da 
autonomia espiritual. (223)

Deixamos  propositalmente  para  o  final,  para 

demonstrar que, embora aceitando que o princípio 

inteligente  tenha  estagiado  no  reino  mineral, 

Pinheiro, diferentemente de vários autores espíritas, 

delimita-o apenas nos cristais. Provavelmente outros 

estudiosos  espíritas  também  tenham  essa  mesma 

opinião.

Uma coisa tem que ficar clara, para todos nós, 

é  sobre  isto  que  Allan  Kardec  disse,  que,  aqui, 

fazemos questão de repetir:

O Livro  dos  Espíritos não  é  um tratado 
completo do Espiritismo; não faz senão lhe 
colocar as bases e os pontos fundamentais, 
que devem se desenvolver sucessivamente 
pelo estudo e pela observação. (224)

Portanto,  o  assunto  poderá  estar  ainda  em 

aberto para uma posterior decisão. Quem sabe se já 

não estamos a caminho dela?…

284



Físicos quânticos afirmam que o elétron 
que viaja, sem um caminho visível, entre as 
órbitas do átomo, em seus saltos quânticos, 
apresenta  um  “comportamento”.  A  uma 
partícula  elementar  que  apresenta 
comportamento  se  entende  que  essa 
partícula,  mesmo  de  forma  simples  e 
rudimentar, se apresenta “inteligente”.

Essa  forma  de  inteligência  é  ainda 
desconhecida,  tanto  que  explicá-la  pela 
ciência acadêmica é tarefa ainda impossível. 
Porém,  é  possível  inferir  pelos 
postulados da Doutrina Espírita, que há 
inteligência  na  matéria,  possibilitando 
a  sua  relação  com  o  “princípio 
inteligente”. (225)

Certamente  que  a  aceitação  dessa  hipótese 

levantada por Adams Auni vai demorar, entretanto, 

mais dia, menos dia a verdade virá à tona, vencendo 

todos  os  obstáculos  que  lhe  surgem  pela  frente. 

Aqui,  certamente,  vale  o  adágio  popular:  “quem 

sobreviver verá”.

Ao  finalizar  queremos  transcrever  três 

respostas  do  texto  Dimensões  da  Evolução,  no 

qual  contém  as  explicações  do  Espírito  Pedro  a 

várias  perguntas  que  lhe  fizeram  os  membros  do 

285



IEEP  –  Instituto  Espírita  de  Ensino  e  Pesquisa,  do 

NEPE – Núcleo Estudos e Pesquisa de Espiritismo, da 

cidade de Divinópolis,  MG,  em reunião realizada a 

01.12.2013:

P. 2) O amigo Paulo Neto nos envia uma 
pergunta  que eu resumo assim:  Aonde se  
inicia o princípio inteligente? A inteligência  
se iniciou no reino mineral ou vegetal?

R.  2)  A  resposta  é  sim  e  não  ou  se 
preferirem,  depende.  Na  verdade,  essa 
pergunta não vai ser respondida hoje, agora 
e  aqui,  porque  ela  se  refere  à  origem do 
espírito.  E  essa  origem  é  enigmática, 
inclusive para a realidade consciencial 
em que eu me encontro.

Não temos a resposta definitiva para esta 
questão.

Porém  acredito  que  algumas  reflexões 
vão ajudar ao companheiro Paulo Neto e a 
vocês entenderem melhor a questão.

Há  uma  dubiedade  de  conceitos  que 
sempre é prejudicial para o esclarecimento 
de questões. A dubiedade se refere ao uso 
de uma palavra para duas coisas diferentes.

Kardec  criou  a  palavra  Espiritismo  para 
diferenciar  do  Espiritualismo,  porque 
percebeu que a palavra espiritualismo não 
seria  suficiente  para  descrever  o 

286



“espiritualismo  específico”  que  ele  estava 
codificando.

Como aquela doutrina era específica, ele 
entendeu  que  ela  deveria  ter  uma 
denominação  diferenciada,  embora  o 
Espiritismo seja também espiritualismo, mas 
não o contrário.

E a dubiedade da palavra “alma”, Kardec 
solucionou  fazendo  um estudo  sobre  suas 
diferenciações:  alma  vital,  alma  efeito  da 
matéria  e  alma como princípio  inteligente, 
no  início  da  introdução  do  Livro  dos 
Espíritos.  Ele  resolveu  o  problema  para  o 
conceito  de  “alma”,  mas  essa  dificuldade 
permaneceu a respeito a palavra “espírito”.

Tem-se Espírito com “E” maiúsculo, que é 
o  princípio  inteligente  individualizado  do 
Universo.  Este  tem  atributos  que  são 
essenciais,  senão  não  seria  Espírito: 
inteligência,  pensamento,  percepção, 
individualidade  e  da  perfectibilidade  que 
implica numa imortalidade. Existe mais um 
atributo  que é a  imaterialidade.  O Espírito 
em essência  não é  material,  se  fosse  não 
seria Espírito.

O espírito com “e” minúscula é o princípio 
imaterial  do Universo.  Quando Kardec,  nas 
suas  pesquisas  pergunta,  no  Livro  dos 
Espíritos, sobre os princípios do Universo, os 
Espíritos superiores explicam que existe um 
princípio material e um espiritual.

287



Estes  são  os  constituintes  do  Universo: 
material  aquele  que  possui  massa,  logo 
ocupa  um  lugar  no  espaço,  que  gera  a 
gravidade,  aquilo  que  é  ponderável  e  o 
Espírito que é imponderável, incorpóreo, não 
têm massa  e  não  ocupa  lugar  no  espaço, 
porém existe.

Então  espírito,  com  letra  “e” 
minúscula, com certeza existe no reino 
mineral,  é  espírito  princípio  imaterial 
do Universo. Porque a matéria em si não 
existiria  da  forma  que  a  percebemos 
organizada, se “por trás” dela não existisse 
o princípio imaterial que a ordena.

Os  físicos,  os  químicos  estudam  este 
princípio  imaterial  e  nomeiam  suas 
manifestações de leis físicas e químicas, isto 
é,  que  é  aquilo  que  dá  ordem  a  matéria 
conhecida.

Não posso dizer que o Espírito que 
possui  individualidade, 
perfectibilidade,  pensamento, 
percepção,  existe  no  reino  mineral, 
porque  este  Espírito,  com  “E” 
maiúsculo,  vamos  encontrá-lo,  com 
rudimentos  destas  características, 
talvez  no  reino  vegetal  e  mais 
propriamente no reino animal.

Este  Espírito,  com  todas  estas 
características  seria  encontrado  do  reino 
animal  adiante.  Em  algum  momento  do 

288



reino  animal,  por  exemplo,  é  que  ele  vai 
adquirir  individualidade  e  com  ela  a 
perfectibilidade e imortalidade, antes não.

Porém a característica de imaterialidade, 
pertence  aos  dois  princípios:  ao  Espírito, 
princípio inteligente universal e ao espírito, 
princípio  imaterial  do  Universo.  São  duas 
coisas diferentes que têm o mesmo nome.

Todo  Espírito  é  espírito,  mas  não  o 
contrário.

P. 3: Não existe individualidade no reino 
mineral e vegetal?

R.  3:  Não  existe  individualidade  nestes 
reinos.

Não posso afirmar: eu fui uma pedra ou 
um  vegetal.  O  sentido  do  ser  não  existia 
antes da individualidade. Seria como se eu 
dissesse: eu fui o primeiro ano do segundo 
grau. Ser é diferente, é individual. Estava lá 
em princípio, mas não era “eu”, pois o “eu” 
não existia ainda. Aqui há o enigma: aonde 
nós  podemos  chamar  de  inteligência 
individualizada? A individualidade nos reinos 
mineral e vegetal não faz sentido, somente 
fará  sentido  após  a  construção  das 
condições  para  que  a  individualidade  se 
desenvolva  num  futuro.  O  enigma  da 
questão  da  origem  do  Espírito  com  “E” 
maiúsculo é que se perde neste processo.

P. 4: O Espírito surge com o pensamento  

289



contínuo?

R.  4:  O  princípio  inteligente  com  “e” 
minúsculo  é  universal  e  está  sempre 
presente. O princípio com “E” maiúsculo é 
no  animal,  porque  as  características  de 
individualidade,  pensamento,  percepção, 
perfectibilidade,  que  são  atributos  do 
Espírito, com “E” maiúsculo só começam no 
reino  animal  que  tem  rudimentos  de 
pensamento.  Eu  não  estou  dizendo  que  o 
atributo  pensamento  é  sempre  contínuo. 
Mesmo no ser rudimentar onde predomina o 
instinto  existe  o  pensamento,  pois  os 
animais têm flashes de pensamentos. (226)

Agradecemos aos companheiros do NEPE e ao 

espírito  Pedro  pela  boa  vontade  e  disposição  em 

separar  um  tempo  na  reunião  para  considerar  o 

nosso questionamento.

290



8. Referências bibliográficas

ALEIXO, S. F. O Primado de Kardec: Metodologia 
Espírita e Cisma Rustenista. Rio de Janeiro: ADE-RF, 
2011.

AUNI, A. Princípio Inteligente e Matéria Inteligente. 
In Revista Internacional de Espiritismo. Ano LXXXVI, nº 
04, Matão (SP): O Clarim, maio/2011, p. 182-184.

AZAMBUJA, R. C. Animais e Espiritismo. Capivari (SP): 
EME, 2014.

BOZZANO, E. Os Animais têm Alma? Niterói (RJ): 
Lachâtre, 2004.

CHAMPLIN, R. N. e BENTES, J. M. Enciclopédia de Bíblia, 
Teologia e Filosofia – Vol. 5. São Paulo: Candeia, 
1995.

CHAMPLIN, R. N. e BENTES, J. M. Enciclopédia de Bíblia, 
Teologia e Filosofia – Vol. 6. São Paulo: Candeia, 
1985f.

CIAMPONI, D. A Evolução do Princípio Inteligente. São 
Paulo: FEESP, 2001.

DE ROCHAS, E. A. As Vidas Sucessivas. Bragança 
Paulista (SP): Lachâtre, 2002.

DELANNE, G. A Evolução Anímica. Rio de Janeiro: FEB, 
1989.

DELANNE, G. A Reencarnação. Rio de Janeiro: FEB, 
1987.

291



DELANNE, G. O Espiritismo Perante a Ciência. Rio de 
Janeiro: FEB, 1993.

DENIS, L. Depois da Morte. Rio de Janeiro: FEB, 1987.

DENIS, L. O Problema do Ser, do Destino e da Dor. 
Rio de Janeiro: FEB, 1989.

DENIS, L. Síntese Doutrinária e Prática do 
Espiritismo. Juiz de Fora (MG): Instituto Maria, s/d.

ESPÍRITO SANTO NETO, F. Estamos Prontos: Reflexões 
sobre as Raízes da Conduta Humana. Catanduva 
(SP): Boa Nova, 2012.

FIGUEIREDO, P. H. Revolução Espírita. São Paulo: MAAT, 
2016.

FINDLAY, J. A. No Limiar do Etéreo. Rio de Janeiro: FEB, 
2002.

FLAMMARION, C. As Forças Naturais Desconhecidas. 
Limeira (SP): Editora do Conhecimento, 2011.

FLAMMARION, C. Deus na Natureza. Rio de Janeiro: FEB, 
1990.

FRANCO, D. P. Conflitos Existenciais. Salvador: LEAL, 
2005.

FRANCO, D. P. Dias Gloriosos. Salvador: LEAL, 2000.

FRANCO, D. P. Iluminação Interior. São Paulo: Prestígio, 
2008.

FRANCO, D. P. Vida: Desafios e Soluções. Salvador: 
LEAL, 2013.

GABILAN, F. A. Entre o Pecado e a Evolução. São 
Paulo: DPL, 2002.

292



GELEY, G. Resumo da Doutrina Espírita. São Paulo: 
Lake, 2009.

GOLDBERG, B. Vidas Passadas, Vidas Futuras. Rio de 
Janeiro: Nórdica, 1993.

HARPUR, T. Transformando Água em Vinho: uma 
Visão Profunda e Transformadora sobre os 
Evangelhos. São Paulo: Pensamento, 2010.

KARDEC, A. Catálogo Racional – Obras para se 
Fundar uma Biblioteca Espírita. São Paulo: 
Madras/USE, 2004b.

KARDEC, A. A Gênese. Rio de Janeiro: CELD, 2010.

KARDEC, A. Obras Póstumas. Rio de Janeiro: FEB, 
2006a.

KARDEC, A. O Evangelho Segundo o Espiritismo. Rio 
de Janeiro: FEB, 2007c.

KARDEC, A. O Livro dos Espíritos – Primeira edição 
de 1857. Itaim Bibi (SP): Ipece, 2004a.

KARDEC, A. O Livro dos Espíritos. Rio de Janeiro: FEB, 
2007a.

KARDEC, A. O Livro dos Espíritos. Brasília: FEB, 2013.

KARDEC, A. O Livro dos Espíritos. (trad. GENTILE, S.) 
Araras (SP): IDE, 1987.

KARDEC, A. O Livro dos Espíritos. (trad. PIRES, J. H.) 
(PDF) São Paulo: LAKE, 1995.

KARDEC, A. O Livro dos Médiuns. Brasília: FEB, 2013.

KARDEC, A. Revista Espírita 1858. Araras (SP): IDE, 
2001.

293



KARDEC, A. Revista Espírita 1859. Araras (SP): IDE, 
1993.

KARDEC, A. Revista Espírita 1860. Araras (SP): IDE, 
2000.

KARDEC, A. Revista Espírita 1861. Araras (SP): IDE, 
1993.

KARDEC, A. Revista Espírita 1865. Araras (SP): IDE, 
2000.

KARDEC, A. Revista Espírita 1866. Araras (SP): IDE, 
1993.

KARDEC, A. Revista Espírita 1867. Araras (SP): IDE, 
1999.

KARDEC, A. Revista Espírita 1868. Araras (SP): IDE, 
1993.

KARDEC, A. Revista Espírita 1869. Araras (SP): IDE, 
2001.

LEX, A. Do Sistema Nervoso à Mediunidade. São 
Paulo: FEESP, 2009.

LEX, A. Pureza Doutrinária. São Paulo: FEESP, 1990.

LODGE, O. Raymond. São Paulo: Lake, 2012.

MELO, M. C. Da Bíblia aos Nossos Dias. Curitiba: FEP, 
1954.

PINHEIRO, L. G. O Perispírito e suas Modelações. 
Capivari (SP): EME, 2009.

PIRES, J. H. A Evolução Espiritual do Homem (na 
Perspectiva da Doutrina Espírita). São Paulo: 
Paideia, 2005.

294



PIRES, J. H. Mediunidade: Vida e Comunicação. 
Conceituação da Mediunidade e Análise Geral 
dos seus Problemas Atuais. São Paulo: EDICEL, 
1987.

PIRES, J. H. No Limiar do Amanhã. São Paulo: Editora 
Camille Flammarion, 2001.

PORTASIO FILHO, M. O. Deus, Espírito e Matéria. São 
Paulo: FEESP, 2000.

ROUSTAING, J. B. Os Quatro Evangelhos. Revelação 
da Revelação – Vol. 1. Rio de Janeiro: FEB, 1999.

RUSSO, S, O. Insólito: Mistérios do Céu, da Terra, do 
Espaço e do Tempo. s/local, s/data.

SCHUTEL, C. A Gênese da Alma. Matão (SP): O Clarim, 
1982.

SILVA NETO SOBRINHO, P. A Alma dos Animais: 
Estágio Anterior da Alma Humana? Divinópolis 
(MG): GEEC Publicações, 2008.

TEIXEIRA, J. R. Desafios da Mediunidade. Niterói (RJ): 
Fráter, 2012.

TEIXEIRA, J. R. Nos Passos da Vida Terrestre. Niterói 
(RJ): Fráter, 2005.

VERGAL, R. C. Levanta-te e Caminha. (PDF) Rio de 
Janeiro: Civilização, 1936.

VERGAL, R. C. Reencarnação ou Pluralidade das 
Existências. (PDF) Rio de Janeiro: Civilização, 1942.

XAVIER, F. C. A Caminho da Luz. Rio de Janeiro: FEB, 
1987a.

XAVIER, F. C. Evolução em Dois Mundos. Rio de 
Janeiro: FEB, 1987b.

295



XAVIER, F. C. Missionários da Luz. Rio de Janeiro: FEB, 
1986.

XAVIER, F. C. No Mundo Maior. Rio de Janeiro: FEB, 
1984.

ZIMMERNANN, Z. Perispírito. Campinas (SP): CEAK, 
2000.

Periódico:

Revista Internacional de Espiritismo. Ano LXXXVI, nº 04, 
Matão (SP): O Clarim, maio/2011.

Internet:

BRUTES, C. A Questão Espiritual dos Animais. In 
http://www.searadomestre.com.br/aqestaepiritualaimai
s.pps. Acesso em: 10 ago. 2012.

CSI: Imagens e registros históricos do Espiritismo, 
disponível em: 
https://www.facebook.com/HistoriaDoEspiritismo. 
Acesso em: 09 nov. 2022.

LEX, A. Atuação do Princípio Inteligente não Começa nos 
Minerais. Texto disponível em: 
https://espirito.org.br/artigos/atuacao-do-principio-
inteligente/. Acesso em: 06 mai. 2011.

NEPE – Núcleo de Estudos e Pesquisas de Espiritismo. 063 
– Dimensões da Evolução, disponível em: 
https://www.geec.org.br/portal/images/pdf-nepe/63.pdf
. Acesso em: 29 abr. 2020.

296

https://www.geec.org.br/portal/images/pdf-nepe/63.pdf
https://www.geec.org.br/portal/images/pdf-nepe/63.pdf
https://espirito.org.br/artigos/atuacao-do-principio-inteligente/
https://espirito.org.br/artigos/atuacao-do-principio-inteligente/
https://www.facebook.com/HistoriaDoEspiritismo
http://www.searadomestre.com.br/aqestaepiritualaimais.pps
http://www.searadomestre.com.br/aqestaepiritualaimais.pps


PIRES, J. H. Palestra 1: Uma Visão Geral da Estrutura da 
Doutrina Espírita, disponível em: 
https://fundacaoherculanopires.org.br/o-que-fazemos/a
cervo-j-herculano-pires/120-palestras-na-garagem/
556-transcrição-da-palestra-1.html?. Acesso em: 30 
abr. 2020.

SILVA NETO SOBRINHO, P. Do Átomo ao Arcanjo Significa 
que o Princípio Inteligente Estagiou no Reino Mineral?, 
disponível em: https://paulosnetos.net/article/do-
atomo-ao-arcanjo-significa-que-o-principio-inteligente-
estagiou-no-reino-mineral-e-book. Acesso em: 22 ago. 
2024.

SILVA NETO SOBRINHO, P. Allan Kardec – Ensaio Sobre o 
Futuro dos Animais, disponível em: 
https://paulosnetos.net/article/allan-kardec-ensaio-
sobre-o-futuro-dos-animais-ebook. Acesso em: 14 ago. 
2024.

SILVA NETO SOBRINHO, P. Os Nomes dos Títulos dos 
Evangelhos Designam seus Autores?, disponível em: 
https://paulosnetos.net/article/os-nomes-dos-titulos-
dos-evangelhos-designam-seus-autores-ebook. Acesso 
em: 14 ago. 2024.

SILVA NETO SOBRINHO, P. Os Quatro Evangelhos, Obra 
Publicada Por Roustaing, Seria a Revelação da 
Revelação?, disponível em: 
https://paulosnetos.net/article/os-quatro-evangelhos-
obra-publicada-por-roustaing-seria-a-revelacao-da-
revelacao. Acesso em: 22 ago. 2024.

TV A Caminho da Luz, Investigação: O caso A Gênese com 
Carlos Seth Bastos, 2ª parte, link: 
https://www.youtube.com/watch?
v=nFm_XTT29HI&t=278s. Acesso em: 09 nov. 2022.

297

https://www.youtube.com/watch?v=nFm_XTT29HI&t=278s
https://www.youtube.com/watch?v=nFm_XTT29HI&t=278s
https://paulosnetos.net/article/os-quatro-evangelhos-obra-publicada-por-roustaing-seria-a-revelacao-da-revelacao
https://paulosnetos.net/article/os-quatro-evangelhos-obra-publicada-por-roustaing-seria-a-revelacao-da-revelacao
https://paulosnetos.net/article/os-quatro-evangelhos-obra-publicada-por-roustaing-seria-a-revelacao-da-revelacao
https://paulosnetos.net/article/os-nomes-dos-titulos-dos-evangelhos-designam-seus-autores-ebook
https://paulosnetos.net/article/os-nomes-dos-titulos-dos-evangelhos-designam-seus-autores-ebook
https://paulosnetos.net/article/allan-kardec-ensaio-sobre-o-futuro-dos-animais-ebook
https://paulosnetos.net/article/allan-kardec-ensaio-sobre-o-futuro-dos-animais-ebook
https://paulosnetos.net/article/do-atomo-ao-arcanjo-significa-que-o-principio-inteligente-estagiou-no-reino-mineral-e-book
https://paulosnetos.net/article/do-atomo-ao-arcanjo-significa-que-o-principio-inteligente-estagiou-no-reino-mineral-e-book
https://paulosnetos.net/article/do-atomo-ao-arcanjo-significa-que-o-principio-inteligente-estagiou-no-reino-mineral-e-book
https://fundacaoherculanopires.org.br/o-que-fazemos/acervo-j-herculano-pires/120-palestras-na-garagem/556-transcri%C3%A7%C3%A3o-da-palestra-1.html
https://fundacaoherculanopires.org.br/o-que-fazemos/acervo-j-herculano-pires/120-palestras-na-garagem/556-transcri%C3%A7%C3%A3o-da-palestra-1.html
https://fundacaoherculanopires.org.br/o-que-fazemos/acervo-j-herculano-pires/120-palestras-na-garagem/556-transcri%C3%A7%C3%A3o-da-palestra-1.html


WIKIPÉDIA. Léon Denis, disponível em: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Léon_Denis. Acesso em: 
19 nov. 2012.

WIKIPÉDIA. Protoplasma, disponível em: 
http://pt.wikipedia.org/wiki/Protoplasma. Acesso em: 
19 nov. 2012.

O texto original desse ebook foi publicado:

– revista Espiritismo & Ciência nº 46, São Paulo: Mythos 
Editora,  s/d,  p.  29-32).  (A  versão  original,  bem 
reduzida).

–  revista  Espiritismo & Ciência  Especial nº  66,  São 
Paulo:  Mythos  Editora,  nov/2013,  p.  56-61  (versão 
reduzida).

–  revista  Espiritismo & Ciência  Especial nº  92,  São 
Paulo:  Mythos  Editora,  nov/2013,  p.  44-49  (versão 
reduzida).

– revista digital O Consolador nº 233.  Londrina (PR), 
out/2011 – parte 1 e O Consolador nº 234, nov/2011 
– parte 2 e final.

298

http://pt.wikipedia.org/wiki/Protoplasma
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%A9on_Denis


Dados biográficos do autor

Paulo  da  Silva  Neto  Sobrinho  é 
natural  de Guanhães,  MG. Formado em 
Ciências  Contábeis  e  Administração  de 
Empresas  pela  Universidade  Católica 
(PUC-MG).  Aposentou-se como Fiscal  de 
Tributos  pela  Secretaria  de  Estado  da 
Fazenda de Minas  Gerais.  Ingressou no 
movimento Espírita em Julho/87.

Participa  do  GAE –  Grupo  de  Apologética  Espírita 
(https://apologiaespirita.com.br/),  desde  o  ano  de  2004, 
quando de sua fundação.

Escreveu vários artigos e ebooks que estão publicados 
em  seu  site  Paulo  Neto (https://paulosnetos.net)  e  em 
outros  sites  Espíritas  na  Web,  entre  eles,  EVOC 
(https://www.oconsolador.com.br/editora/ordem_autor.htm).

Livros publicados por Editoras:

a) impressos: 1) A Bíblia à Moda da Casa; 2) Alma dos 
Animais: Estágio Anterior da Alma Humana?; 3) Espiritismo, 
Princípios, Práticas e Provas; 4)  Os Espíritos Comunicam-se 
na Igreja Católica; 5) As Colônias Espirituais e a Codificação;  
6)  Kardec & Chico:  2 Missionários.  Vol.  I; 7)  Espiritismo e 
Aborto; 8) Chico Xavier: Uma Alma Feminina e 9) Perispírito: 
Provas Científicas de Ser o Molde do Corpo Físico.

b) digitais: 1) Kardec & Chico: 2 Missionários. Vol. II, 2)  
Kardec  &  Chico:  2  Missionários.  Vol.  III; 3)  Racismo  em 
Kardec?; 4)  Espírito  de  Verdade,  Quem  Seria  Ele?;  5)  A 

299

https://www.oconsolador.com.br/editora/ordem_autor.htm
https://paulosnetos.net/
https://apologiaespirita.com.br/


Reencarnação Tá na Bíblia; 6)  Manifestações de Espírito de 
Pessoa  Viva  (Em  Que  Condições  Elas  Acontecem); 7) 
Homossexualidade,  Kardec  Já  Falava  Sobre  Isso; 8)  Os 
Nomes  dos  Títulos  dos  Evangelhos  Designam  os  Seus  
Autores?; 9)  Apocalipse: Autoria, Advento e a Identificação 
da Besta; 10)  Chico Xavier e Francisco de Assis Seriam o 
Mesmo  Espírito?; 11)  A  Mulher  na  Bíblia; 12)  Todos  Nós 
Somos Médiuns?; 13) Os Seres do Invisível e as Provas Ainda  
Recusadas Pelos Cientistas; 14) O Perispírito e as Polêmicas 
a Seu Respeito; 15) Allan Kardec e a lógica da reencarnação; 
16)  O  Fim  dos  Tempos  Está  Próximo?; 17) Obsessão, 
Processo de Cura de Casos Graves; 18)  Umbral,  Há Base 
Doutrinária Para Sustentá-lo?; 19)  A Aura e os Chakras no 
Espiritismo; 20) Os Quatro Evangelhos, Obra Publicada por  
Roustaing,  Seria  a  Revelação  da  Revelação?;  21) 
Espiritismo: Religião Sem Dúvida; 22)  Allan Kardec e Suas 
Reencarnações; 23) Médiuns São Somente os Que Sentem a 
Influência dos Espíritos?; 24)  EQM: Prova da Sobrevivência 
da Alma; 25) A Perturbação Durante a Vida Intrauterina; 26) 
Os  Animais:  Percepções,  Manifestações  e  Evolução; 27) 
Reencarnação e as Pesquisas Científicas; 28)  Reuniões de 
Desobsessão  (Momento  de  Acolher  Espíritos  em 
Desarmonia); 29) Haveria Fetos Sem Espírito?; 30) Trindade: 
O Mistério Imposto Por Um Leigo e Anuído Pelos Teólogos; 
31)  Herculano  Pires  Diante  da  Revista  Espírita; 32)  Allan 
Kardec: sua mediunidade e os fenômenos que protagonizou  
e  33)  A  pesquisa  de  Ernesto  Bozzano  confirma  e  
complementa a Codificação Espírita.

Belo Horizonte, MG.

e-mail: paulosnetos@gmail.com

300

mailto:paulosnetos@gmail.com


1 PIRES, Mediunidade: Vida e Comunicação – 
Conceituação da Mediunidade e Análise Geral dos Seus 
Problemas Atuais, p. 93-94.

2 DENIS, O Problema do Ser, do Destino e da Dor, p. 123.

3 WIKIPÉDIA. Léon Denis, disponível em: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Léon_Denis

4 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 191.

5 KARDEC, Revista Espírita 1866, p. 270.

6 KARDEC, Revista Espírita 1868, p. 376.

7 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 73.

8 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 74.

9 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 74.

10 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 75.

11 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 75.

12 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 76.

13 KARDEC, O Livro dos Espíritos – Primeira edição de 
1857, p. 3.

14 KARDEC, O Livro dos Espíritos – Primeira edição de 
1857, p. 3.

15 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 125.

16 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 91.

17 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 91.

18 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 91.

19 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 18.

20 KARDEC, A Gênese, p. 223.

21 KARDEC, A Gênese, p. 227-228.

22 KARDEC, A Gênese, p. 241-242.

23 KARDEC, A Gênese, p. 243-244.

24 KARDEC, A Gênese, p. 87.

301



25 KARDEC, A Gênese, p. 87-88.

26 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 97.

27 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 18.

28 DENIS, O Problema do Ser, do Destino e da Dor, p. 123.

29 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 128.

30 KARDEC, O Livro dos Espíritos, p. 91.

31 “Nascer,  morrer,  renascer  ainda  e  progredir  sem 
cessar, tal é a lei”. (Tradução do adv. João Frazão de 
Medeiros Lima, 2011)

32 PORTASIO FILHO, Deus, Espírito e Matéria, p. 116.

33 KARDEC, O Evangelho Segundo o Espiritismo, p. 85-86.

34 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 379 e 389.

35 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 389-390.

36 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 91.

37 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 390.

38 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 19.

39 KARDEC, A Gênese, p. 235.

40 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 91.

41 PIRES, A evolução espiritual do homem (na perspectiva 
da doutrina espírita), p. 10.

42 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 95.

43 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 96.

44 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 91.

45 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 327.

46 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 228.

47 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 327-328.

48 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 336.

49 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 328.

50 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2013, p. 269-270.

302



51 KARDEC, A Gênese, p. 93-94.

52 KARDEC, A Gênese, p. 950.

53 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 336-337.

54 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 125.

55 KARDEC, Revista Espírita 1868, p. 261-262.

56 Calhau: pedaço, fragmento de rocha. (HOUAISS)

57 Pólipo:  Zool.  Celenterado ger. sedentário cujo corpo, 
de consistência mole, é cilíndrico e oco, e fixa-se ao 
substrato por uma das extremidades,  e é dotado de 
boca circundada por tentáculos na outra. (AURÉLIO)

58 KARDEC, Revista Espírita 1868, p. 261-262.

59 Nota  da  transcrição:  Este  capítulo  foi  textualmente 
extraído  de  uma  série  de  comunicações  ditadas  à 
Sociedade Espírita  de Paris,  em 1862 e 1863,  sob o 
título  “Estudos  Uranográficos”  e  assinada  “Galileu”, 
médium: C. F. (N.A.)

• O autor nomeou este capítulo como URANOGRAFIA 
GERAL.  Uma  vez  que  o  vocábulo  Uranografia  é 
sinônimo perfeito de Astronomia, optamos na presente 
edição  por  este  último,  por  emprestar,  nos  dias  de 
hoje,  maior  clareza em relação ao assunto  que será 
tratado. (N.R.)

60 KARDEC, A Gênese, p. 181-182.

61 KARDEC, A Gênese, p. 117.

62 KARDEC, A Gênese, p. 20.

63 FLAMMARION, As Forças Naturais Desconhecidas, p. 44.

64 KARDEC, A Gênese, p. 132.

65 FLAMMARION, Deus na Natureza, p. 67.

66 FLAMMARION, Deus na Natureza, p. 68.

67 FLAMMARION, Deus na Natureza, p. 88.

68 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 34, 100, 330-
339 – passim.

303



69 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 339-340.

70 KARDEC, A Gênese, p. 237.

71 KARDEC, A Gênese, p. 229.

72 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 306.

73 KARDEC, Revista Espírita 1866, p. 5.

74 KARDEC, Revista Espírita 1866, p. 223.

75 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 41.

76 KARDEC, Catálogo Racional – Obras para se Fundar 
Uma Biblioteca Espírita, p. 23.

77 Antoine Marie Eugène Porry (1829-1884).

78 KARDEC, Revista Espírita 1859, p. 284.

79 KARDEC, Revista Espírita 1859, p. 286-293.

80 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 132-133.

81 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 133-134.

82 KARDEC, Revista Espírita 1866, p. 66;

83 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 169.

84 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 171-172.

85 KARDEC, Revista Espírita 1868, p. 183.

86 KARDEC, Revista Espírita 1868, p. 187.

87 KARDEC, Revista Espírita 1868, p. 187.

88 KARDEC, Revista Espírita 1869, p. 127-128.

89 KARDEC, Revista Espírita 1868, p. 263.

90 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 93.

91 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 94.

92 CSI: Imagens e registros históricos do Espiritismo, 
disponível em: 
https://www.facebook.com/HistoriaDoEspiritismo

304



93 TV A Caminho da Luz, Investigação: O caso A Gênese 
com Carlos Seth Bastos, 2ª parte, link: 
https://www.youtube.com/watch?
v=nFm_XTT29HI&t=278s

94 SILVA NETO SOBRINHO, Allan Kardec – Ensaio Sobre o 
Futuro dos Animais, por Allan Kardec, disponível em: 
https://paulosnetos.net/article/allan-kardec-ensaio-
sobre-o-futuro-dos-animais-ebook

95 SILVA NETO SOBRINHO, Ensaio Sobre o Futuro dos 
Animais, por Allan Kardec, p. 18-19.

96 SILVA NETO SOBRINHO, Ensaio Sobre o Futuro dos 
Animais, por Allan Kardec, p. 24-26.

97 SILVA NETO SOBRINHO, Ensaio Sobre o Futuro dos 
Animais, por Allan Kardec, p. 28.

98 SILVA NETO SOBRINHO, Ensaio Sobre o Futuro dos 
Animais, por Allan Kardec, p. 31.

99 SILVA NETO SOBRINHO, Ensaio Sobre o Futuro dos 
Animais, por Allan Kardec, p. 40-41.

100 SILVA NETO SOBRINHO, Ensaio Sobre o Futuro dos 
Animais, por Allan Kardec, p. 40-41.

101 SILVA NETO SOBRINHO, Ensaio Sobre o Futuro dos 
Animais, por Allan Kardec, p. 12-15.

102 SILVA NETO SOBRINHO, Ensaio Sobre o Futuro dos 
Animais, por Allan Kardec, p. 27.

103 SILVA NETO SOBRINHO, Do Átomo ao Arcanjo Significa 
que o Princípio Inteligente Estagiou no Reino Mineral?, 
link: https://paulosnetos.net/article/do-atomo-ao-
arcanjo-significa-que-o-principio-inteligente-estagiou-
no-reino-mineral-e-book

104 MELO, Da Bíblia aos Nossos Dias, p. 95.

105 DENIS, Depois da Morte, p. 97.

106 DENIS, Depois da Morte, p. 114-116.

107 DENIS, Depois da Morte, p. 132-134.

305



108 DENIS, Depois da Morte, p. 183.

109 DENIS, O Problema do Ser, do Destino e da Dor, p. 63.

110 Nota  da  Transcrição  (N.T.):  Os  seres  monocelulares 
encontram-se  ainda  hoje  aos  bilhões,  em  cada 
organismo humano.

Não  foi  de  uma  única  célula  que  saiu  a  série  das 
espécies;  foi  antes  a  multidão  das  células  que  se 
agrupou para formar seres mais perfeitos e, de degrau 
em degrau, convergir para a unidade.

111 DENIS, O Problema do Ser, do Destino e da Dor, p. 122-
123.

112 DENIS, Síntese Doutrinária e Prática do Espiritismo, p. 
64-65.

113 N.T.: Camille Flammarion, Mémoires Biographiques et 
Philosophiques d'un Astronome, Ernest Flammarion 
Editeu, 1911.

114 ESPIRITO SANTO NETO, Estamos Prontos: Reflexões 
sobre as Raízes da Conduta Humana, p. 73.

115 ESPÍRITO SANTO NETO, Estamos Prontos: Reflexões 
sobre as Raízes da Conduta Humana, p. 25.

116 DELANNE, O Espiritismo Perante a Ciência, p. 310.

117 DELANNE, O Espiritismo Perante a Ciência, p. 18.

118 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 53.

119 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 56.

120 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 62-63.

121 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 70-71.

122 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 83.

123 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 185-186.

124 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 234.

125 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 238.

126 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 238-239.

306



127 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 244-245.

128 WIKIPÉDIA. Protoplasma: 
http://pt.wikipedia.org/wiki/Protoplasma

129 DELANNE, A Evolução Anímica, p. 76-77.

130 DELANNE, A Reencarnação, p. 71.

131 DELANNE, A Reencarnação, p. 72.

132 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 91.

133 LODGE, Raymund, p. 193.

134 BOZZANO, Os Animais têm Alma?, p. 151-152.

135 SHUTEL, A Gênese da Alma, p. 30-31.

136 SHUTEL, A Gênese da Alma, p. 43.

137 VERGAL, Reencarnação ou Pluralidade das Existências, 
p. 14.

138 VERGAL, Levanta-te e Caminha, p. 9.

139 PIRES, A Evolução Espiritual do Homem (na Perspectiva 
da Doutrina Espírita), p. 43-44.

140 PIRES, A Evolução Espiritual do Homem (na Perspectiva 
da Doutrina Espírita), p. 56-57.

141 PIRES, Mediunidade: Vida e Comunicação. 
Conceituação da Mediunidade e Análise Geral dos seus 
Problemas Atuais, p. 15-16.

142 PIRES, Mediunidade: Vida e Comunicação. 
Conceituação da Mediunidade e Análise Geral dos seus 
Problemas Atuais, p. 94.

143 Tropismo  (s.m.  -  Do  lat.  Cient.  tropismus,  pelo  ingl. 
tropism.)  –  Orientação  de  crescimento  apresentada 
pelos  órgãos  vegetais  em  resposta  a  diversos 
estímulos  unilaterais,  físicos  (luz,  gravidade)  ou 
químicos  (umidade,  presença  de  certos  íons,  etc.)  – 
Grande Enciclopédia Larousse Cultural.  Nova Cultural 
Ltda., 1998

144 PIRES, No Limiar do Amanhã, p. 63-66.

307



145 LEX, Pureza Doutrinária, p. 58-59.

146 LEX, Do sistema Nervoso à Mediunidade, p. 120.

147 LEX, Atuação do Princípio Inteligente não Começa nos 
Minerais, disponível em: 
https://espirito.org.br/artigos/atuacao-do-principio-
inteligente/

148 N.T.: EMMANUEL (Espírito). A Caminho da Luz, cap. I e 
II, Psicografia de Francisco Cândido Xavier. Edição FEB, 
Rio de Janeiro – RJ, 1975.

149 CIAMPONI, A Evolução do Princípio Inteligente, p. 34.

150 CIAMPONI, A Evolução do Princípio Inteligente, p. 68-
69.

151 CIAMPONI, A Evolução do Princípio Inteligente, p. 74.

152 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 59.

153 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 123.

154 N.T.: L. E., item 540.

155 TEIXEIRA, Nos Passos da Vida Terrestre, p. 18.

156 TEIXEIRA, Desafios da Mediunidade, p. 47.

157 PIRES, Palestra 1: Uma Visão Geral da Estrutura da 
Doutrina Espírita, disponível em: 
https://fundacaoherculanopires.org.br/o-que-fazemos/a
cervo-j-herculano-pires/120-palestras-na-garagem/556-
transcrição-da-palestra-1.html?

158 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 309.

159 ALEIXO, O Primado de Kardec: Metodologia Espírita e 
Cisma Rustenista, p. 66.

160 Cumpre-nos  informar  que  a  tradução  de  Salvador 
Gentille  (1927-2018)  (KARDEC,  O Livro  dos  Espíritos, 
IDE, p. 231) e a de Herculano Pires (KARDEC,  O Livro 
dos Espíritos, LAKE, p. 398), constam o termo correto, 
ou seja, “começou pelo átomo”.

161 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 334.

308



162 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 336-337.

163 KARDEC, Revista Espírita 1858, p. 225.

164 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 272-275.

165 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 275-276.

166 KARDEC, Revista Espírita 1866, p. 66-69.

167 Líquen: Diz-se de, ou espécime dos líquens, grupo de 
vegetais  formados  por  um  fungo  e  uma  alga,  em 
simbiose;  produzem  larga  série  de  antibióticos. 
(AURÉLIO)

168 Oução: Pequenino ácaro (Acarus sirus) encontrado nos 
queijos, na farinha, etc. (AURÉLIO)

169 KARDEC, Revista Espirita 1868, p. 203-205.

170 KARDEC, Revista Espírita 1868, p. 315-316.

171 KARDEC, A Gênese, p. 285-286.

172 KARDEC, A Gênese, p. 304.

173 AZAMBUJA, Animais e Espiritismo, p. 106.

174 CIAMPONI, A Evolução do Princípio Inteligente, p. 67-
70.

175 DE ROCHAS, As Vidas Sucessivas, p. 372.

176 DE ROCHAS, As Vidas Sucessivas, p. 372.

177 CHAMPLIN e BENTES, Enciclopédia de Bíblia, Teologia e 
Filosofia – Vol. 6, p. 608-609.

178 GOLDBERG, Vidas passadas, Vidas Futuras, p. 31.

179 GOLDBERT, Vidas passadas, Vidas Futuras, p. 234.

180 RUSSO, Insólito: Mistérios do Céu, da Terra, do Espaço 
e do Tempo, p. 112.

181 HARPUR, Transformando Água em Vinho: uma Visão 
Profunda e Transformadora sobre os Evangelhos, p. 
102.

182 ZIMMERNANN, Perispírito, p. 277.

309



183 PIRES, A Evolução Espiritual do Homem (na Perspectiva 
da Doutrina Espírita), p. 41.

184 CHAMPLIN e BENTES, Enciclopédia de Bíblia, Teologia e 
Filosofia – Vol. 5, p. 37.

185 GELEY, Resumo da Doutrina Espírita, p. 32.

186 GABILAN, Entre o Pecado e a Evolução, p. 20.

187 GABILAN, Entre o Pecado e a Evolução, p. 21.

188 ROUSTAING, Os Quatro Evangelhos – Vol. 1, p. 289-
293.

189 ROUSTAING, Os Quatro Evangelhos – Vol. 1, p. 303.

190 ROUSTAING, Os Quatro Evangelhos – Vol. 1, p. 322.

191 KARDEC, Revista Espírita 1866, p. 190-191.

192 KARDEC, O Livro dos Espíritos, 2007, p. 63.

193 KARDEC, O Evangelho Segundo o Espiritismo, p. 167.

194 KARDEC, A Gênese, p. 366.

195 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 332.

196 KARDEC, Revista Espírita 1861, p. 5.

197 SILVA NETO SOBRINHO, Os Nomes dos Títulos dos 
Evangelhos Designam Seus Autores?, link: 
https://paulosnetos.net/article/os-nomes-dos-titulos-
dos-evangelhos-designam-seus-autores-ebook

198 ROUSTAING, Os Quatro Evangelhos – Vol. 1, p. 84.

199 ROUSTAING, Os Quatro Evangelhos – Vol. 1, p. 127.

200 ROUSTAING, Os Quatro Evangelhos – Vol. 1, p. 291.

201 ROUSTAING, Os Quatro Evangelhos – Vol. 1, p. 304.

202 SILVA NETO SOBRINHO, Os Quatro Evangelhos, Obra 
Publicada Por Roustaing, Seria a Revelação da 
Revelação?, link: https://paulosnetos.net/article/os-
quatro-evangelhos-obra-publicada-por-roustaing-seria-
a-revelacao-da-revelacao

203 GABILAN, Entre o Pecado e a Evolução, p. 22.

310



204 XAVIER, No Mundo Maior, p. 45.

205 XAVIER, Evolução em Dois Mundos, p. 33.

206 XAVIER, No Mundo Maior, p. 45-46.

207 XAVIER, No Mundo Maior, p. 57-59.

208 XAVIER, Evolução em Dois Mundos, p. 31-34.

209 XAVIER, Evolução em Dois Mundos, p. 38-39.

210 XAVIER, Evolução em Dois Mundos, p. 52-53.

211 XAVIER, Evolução em Dois Mundos, p. 40-41.

212 XAVIER, Evolução em Dois Mundos, p. 53.

213 XAVIER, A Caminho da Luz, p. 26-27.

214 XAVIER, Missionários da Luz, p. 234.

215 FRANCO, Vida: Desafios e Soluções, p. 89.

216 FRANCO, Dias Gloriosos, p. 182.

217 FRANCO, Conflitos Existenciais, p. 115.

218 FRANCO, Conflitos Existenciais, p. 229.

219 FRANCO, Iluminação Interior, p. 15.

220 FIGUEIREDO, Revolução Espírita, p. 51.

221 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 191.

222 FINDLEY, No Limiar do Etéreo, p. 63-64.

223 PINHEIRO, Perispírito e suas Modelações, p. 36-37.

224 KARDEC, Revista Espírita 1866, p. 223.

225 AUNI, Princípio Inteligente e Matéria Inteligente. In 
Revista Internacional de Espiritismo. Ano LXXXVI, nº 
04, p. 182-184.

226 NEPE – Núcleo de Estudos e Pesquisas de Espiritismo. 
063 – Dimensões da Evolução, disponível em: 
https://www.geec.org.br/portal/images/pdf-nepe/63.pdf

311


	Prefácio
	1. Introdução
	2. Nas obras da Codificação Espírita
	3. A opinião do Codificador
	4. Estudiosos dos primórdios da Codificação
	5. Estudiosos ulteriores à Codificação
	6. De onde teria vindo essa ideia?
	7. Conclusão
	8. Referências bibliográficas
	Dados biográficos do autor

