


MediunidadeMediunidade  
de incorporaçãode incorporação

(Versão 3)

“Mas é incontestável que todos os dias descobrimos 
fatos  que nos  obrigam a modificar  nossas velhas 
opiniões, e até mesmo a ter uma visão oposta das 
ideias reinantes.” (GABRIEL DELANNE)

Paulo Neto



Copyright 2025 by

Paulo da Silva Neto Sobrinho (Paulo Neto)

Belo Horizonte, MG.

Capa:

Montagem da capa editada por Elkeane Aragão 
@Elkefiz, usando ilustrações geradas por IA em 
Microsoft Copilot.

Revisão:

Hugo Alvarenga Novaes

Diagramação:

Paulo Neto

site: https://paulosnetos.net

e-mail: paulosnetos@gmail.com

Belo Horizonte, novembro/2025.



Sumário

Prefácio..............................................................................4

Introdução..........................................................................7

O que geralmente se pensa sobre o assunto...................29

E na Codificação o que podemos encontrar?...................33

O que dizem alguns autores consagrados?.....................47

Conclusão.........................................................................86

Referências bibliográficas................................................89

Dados biográficos do autor..............................................93



Prefácio

Começamos com todo respeito  citando a grande obra 

elaborada por Allan Kardec, o Baluarte do Espiritismo: O Livro 

dos Médiuns!

É  importante  esclarecer  que  a  mediunidade  sempre 

existiu. Ela se manifesta em todas as religiões, em todos os 

segmentos e em todas as épocas.

O perispírito, sendo o molde do corpo físico, é o grande 

responsável pela influência das manifestações.

A possessão foi  admitida por  Allan Kardec diante dos 

fatos,  e  ele  nunca  fechou  questões,  ensinou-nos,  com 

responsabilidade,  que  o  Espiritismo  estará  sempre  aberto  a 

novas pesquisas e observações científicas de análise e testes.

O  Livro  dos  médiuns é  o  manual  que  explica  os 

fundamentos característicos da mediunidade séria e autêntica, 

mas  também  alerta  sobre  a  mediunidade  malfazeja  e 

enganosa.

Antes do Espiritismo, a mediunidade era vista como algo 

inexplicável, um fenômeno espiritual considerado sobrenatural. 

Muitas  vezes  era  praticada  por  meio  de  rituais,  cenários 

misteriosos e até macabros. Com o advento do Espiritismo, a 

4



mediunidade  passou  a  ser  tratada  com  seriedade  e 

responsabilidade. Foi assim que surgiu, primeiro,  O Livro dos 

Espíritos (1858),  seguido  por  O  Livro  dos  Médiuns (1861), 

obras  que  marcaram  um  divisor  de  águas  na  história  da 

humanidade.  Espíritos  instruídos  vieram nos  trazer  parte  da 

sabedoria Espiritual, respeitando nossos limites evolutivos.

Sábio foi Moisés ao proibir contato com os mortos em 

uma  época  em  que  não  era  possível  compreender  a 

importância  real  da  mediunidade.  Seu  valor  essencial  é 

comprovar que a vida continua e que o Espírito sobrevive à 

morte do corpo físico.

Houve  épocas  em que  mediunidade  foi  tratada  como 

brincadeira, em que Espíritos zombeteiros faziam verdadeiros 

espetáculos, atendendo a desejos materiais. Infelizmente estas 

práticas ainda existem atualmente.

Com  O Livro  dos médiuns,  aprendemos a  respeitar  a 

mediunidade e a compreender que, quanto mais o ambiente for 

de seriedade, com pessoas esclarecidas e responsáveis, maior 

será a capacidade de auxílio.

Espíritos zombeteiros e malfazejos gostam de ambientes 

viciosos e místicos. Quando um Espírito assim se aproxima de 

uma  reunião  mediúnica  séria,  muitas  vezes  pode  ser 

esclarecido  a  seguir  um  caminho  melhor  para  si.  Caso 

contrário,  buscará  lugares  onde  encontra  afinidade  com  as 

energias presentes.

5



A  mediunidade  ainda  é  um  campo  a  ser  explorado. 

Assim como a humanidade avança, novas pesquisas científicas 

trarão resoluções para melhores interpretações sobre os fatos 

mediúnicos.

Shirley de Siqueira

Poços de Caldas (MG), em 06 janeiro 2026

6



Introdução

Inicialmente,  pedimos  encarecidamente  ao 

caro leitor que, antes de concluir que enveredamos 

pelo caminho antidoutrinário, leve em consideração 

os argumentos que apresentaremos ao longo desta 

pesquisa em favor da realidade da mediunidade de 

incorporação.

Ao consultar  as obras da Codificação Espírita 

publicadas por Allan Kardec (1804-1869), constatar-

se-á  que  ele  jamais  a  mencionou.  Utilizava-se  da 

expressão  “mediunidade  falante”  ou  do  termo 

“psicofonia”;  contudo,  acreditamos  que  nelas  há 

elementos  que  a  sustentam.  Infelizmente,  esses 

ainda permanecem desconhecidos por grande parte 

dos espíritas.

Já  nos  deparamos,  inclusive,  com  alguns 

confrades  que,  amparados  pelas  ideias  defendidas 

pelos  administradores  da  instituição  espírita  que 

frequentam,  nos  “condenarem”  por  sustentarmos 

7



esse tipo de pensamento, considerando-o algo “fora 

da curva” e, portanto, antidoutrinário.

No  meio  espírita,  corre  a  ideia  de  que  a 

mediunidade seria  uma faculdade que tem origem 

na mente. Em razão disso, muitas vezes se considera 

que todas  as  comunicações  dos  Espíritos  estariam 

fundamentadas no “mente a mente”, tomado como 

pano de fundo.

Esse  é  justamente  o  tema 

que,  dada  a  sua  complexidade, 

abordamos  com  maior 

profundidade  no  ebook 

Mediunidade:  a  base  é  o 

médium  “receber  e 

transmitir”? (1).

Entretanto,  de  tudo  quanto  se  lê  na 

Codificação, o que se evidencia é que o perispírito 

exerce essa  função:  “o perispírito  é  o  princípio  de 

todas as manifestações” (2).

Nesta fala do Espírito Lamennais, registrada 

em  O  Livro  dos  Médiuns,  encontramos  uma 

explicação mais detalhada:

8



[…]  O  perispírito,  para  nós  outros 
Espíritos errantes, é o agente por meio do 
qual nos comunicamos convosco, quer 
indiretamente,  pelo  vosso  corpo  ou 
pelo  vosso  perispírito,  quer 
diretamente,  pela  vossa  alma.  Daí,  a 
infinita  variedade  de  médiuns  e  de 
comunicações.  (3)  (Nas  transcrições  e  no 
texto normal, todos os grifos em negrito são 
nossos; quando não forem, avisaremos.)

A  nosso  ver,  surgem  três  aspectos  distintos 

pelos  quais  ocorre  o  fenômeno  da  manifestação 

espiritual,  cujo  mecanismo  tem  no  perispírito  sua 

base fundamental:

1º)  Pelo  corpo: trata-se  da  incorporação 

completa. Ao se emancipar do corpo, o Espírito do 

médium permite que o manifestante se acople a ele, 

passando a utilizá-lo conforme sua necessidade.

2º)  Pelo  perispírito: possivelmente  pela 

incorporação parcial  de algum membro do corpo – 

“quando o Espírito atua diretamente sobre a mão do 

médium” (4), escrevendo através desse processo, ou 

quando  “atua  sobre  os  órgãos  da  palavra”  (5)  e 

verbaliza seu pensamento.

9



3º)  Pela  alma (ou  Espírito):  somente  aqui 

teríamos o denominado “mente a mente”. O Espírito 

comunicante transmite seu pensamento ao médium, 

que  o  capta  e  o  reproduz,  seja  por  escrito  ou 

oralmente.  No  fundo,  trata-se  de  uma  autêntica 

forma de telepatia.

A frase em epígrafe (6), de autoria de Gabriel 

Delanne  (1857-1926),  destacado  pesquisador 

espírita,  expressa  exatamente  o  que  vivenciamos: 

após descobrirmos novos fatos, passamos a ver com 

“outros olhos” algo que, na verdade, nem é difícil de 

perceber – desde que estejamos dispostos a abdicar 

de certezas anteriores e abrir  a mente para novas 

possibilidades,  mantendo-nos  firmes  na  coerência 

Doutrinária.

Por  oportuno,  apresentamos  nosso 

entendimento  sobre  os  termos  “possessão”  e 

“incorporação”,  que  serão  tratados  no  presente 

artigo:

POSSESSÃO:  ação  de  um Espírito  sobre  um 
encarnado que resulta na posse física do corpo. 
O desencarnado, ao “entrar” do corpo físico do 

10



encarnado, assume o comando desse.

INCORPORAÇÃO:  termo  mais  popular,  pelo 
qual  se  acredita  que  o  Espírito  manifestante 
incorpora  no  corpo  do  médium,  ou  seja, 
“entra”  nele  para  agir  durante  sua 
manifestação.

Na  prática,  em  ambos  os  fenômenos 

encontramos  um Espírito  desencarnado  –  que,  em 

alguns casos, pode até ser o de uma pessoa viva – 

apossando-se  do  corpo  do  médium  para  se 

comunicar.

Comumente se usa o termo incorporação para 

designar  a  possibilidade  de  um  Espírito  entrar  no 

corpo de um médium e transmitir o seu pensamento. 

É mais empregado entre os umbandistas para indicar 

a  fase  do  transe  mediúnico,  na  qual  o  Espírito 

comunicante  literalmente  incorpora-se  no 

medianeiro,  ou  seja,  “entra”  no  seu  corpo.  No 

movimento espírita,  tem-se evitado empregar esse 

termo, embora, como veremos mais adiante, alguns 

Espíritos e espíritas o utilizam.

O  Dicionário  Aurélio define  o  vocábulo 

“incorporação” como: “Tomada do corpo do médium 

11



por um guia ou espírito; descida, transe mediúnico.”

Para  melhor  entendimento,  reproduziremos  a 

explicação  constante  no  Vocabulário  Espírita, 

disponível no site O Consolador:

INCORPORAÇÃO: Incorporação [do latim 
incorporatione]  –  1.  Ato  ou  efeito  de 
incorporar(-se). 2. O termo incorporação tem 
sido  aplicado  inadequadamente  à 
mediunidade  psicofônica,  pois  não  tem 
como  dois  espíritos  ocuparem  o  mesmo 
corpo. No entanto, alguns teóricos espíritas 
afirmam que a incorporação se dá quando o 
Espírito,  ainda  que  sob  o  controle  do 
médium, tem a liberdade de movimentar por 
completo  o  corpo  do  mesmo,  o  que  seria 
também  chamado  de  psicopraxia.  Ver: 
Psicofonia.

Ato  em  que  o  espírito  desencarnado 
“entra”  no  corpo  do  médium  para  uma 
interação  com  os  demais  encarnados.  O 
espírito  do  médium  cede  lugar 
momentaneamente  para  o  espírito 
animador.  Este  sempre  permanece  no 
aparelho  por  algum  tempo,  sendo 
totalmente  impossível  uma  incorporação 
mais duradoura. O espírito que incorpora em 
um corpo pode doar ou sugar energias do 
corpo que lhe acolhe, dependendo do grau 
de adiantamento do espírito em questão. O 

12



espírito do médium permanece ligado a seu 
corpo  pelo  “cordão-de-prata”.  A 
incorporação é um dos mais interessantes e 
praticados  fenômenos  espíritas.  Suas 
possibilidades são muitíssimo vastas, não só 
do  ponto  de  vista  da  comunicação efetiva 
com o  espírito  como sua interação  com o 
meio  físico  mais  propriamente.  Verifica-se, 
em muitos casos, um grande desgaste por 
parte  do  espírito  logo  após  a 
desincorporação,  possivelmente  devido  a 
grande  troca  energética  que  se  verifica 
entre o espírito, o médium e o meio. […]. (7) 
(grifo do original)

E  complementando,  trazemos  da  apostila 

COEM  –  Centro  de  Orientação  e  Educação 

Mediúnica,  publicada  pelo  Centro  Espírita  Luz 

Eterna de Curitiba (PR), a seguinte explicação:

INCORPORAÇÃO MEDIÚNICA

É  a  forma  de  mediunidade  que  se 
caracteriza pela transmissão falada das 
mensagens dos Espíritos, é,  em nossos 
dias,  a  faculdade  mais  encontrada  na 
prática  mediúnica.  É  uma  das  mais  úteis, 
pois,  além de  oferecer  a  oportunidade  de 
dialogo  com  os  Espíritos  comunicantes, 
ainda permite a orientação e consolação dos 
Espíritos  pouco  esclarecidos  sobre  as 
verdades espirituais.

13



O papel do médium, seja ele consciente 
ou  não,  é  sempre  passivo,  visto  que 
servindo  de  intérprete  nesse  intercâmbio, 
deve compreender o pensamento do Espírito 
comunicante e transmiti-lo sem alteração, o 
que  é  tanto  mais  difícil,  quanto  menos 
treinado estiver.

A  incorporação  é  também 
denominada psicofonia, preferindo alguns 
esta  segunda  denominação  porque  acham 
que  incorporação poderia dar  ideia do 
Espírito  comunicante  penetrando  o 
corpo  do  médium,  fato  que  sabemos 
não ocorrer. (8)

É  certo  que  esse  tema  ainda  suscita  muitas 

dúvidas.  Embora  não  tenhamos  realizado  um 

levantamento quantitativo, é provável que a maioria 

dos estudiosos do Espiritismo – conforme relatos de 

diversos deles – não aceite tal possibilidade.

A  razão  disso  encontra-se  em  O  Livro  dos 

Espíritos,  questão  473:  “O Espírito  não  entra  num 

corpo como tu entras numa casa.  […] Um Espírito 

não pode substituir-se ao que está encarnado” (9).

E, na questão 474, em seu comentário, Allan 

Kardec  afirma:  “Dois  Espíritos  não  podem  habitar 

14



simultaneamente o mesmo corpo, não há possessão 

segundo  a  ideia  comumente  associada  a  esta 

palavra” (10).

Esse  pensamento  é  corroborado  em  O  Livro 

dos Médiuns, capítulo “XXIII – Da obsessão”, onde o 

Codificador reforça:  “implica igualmente a ideia do 

‘apoderamento’  de  um  corpo  por  um  Espírito 

estranho,  de  uma espécie  de  coabitação […]  para 

nós, não há possessos, no sentido vulgar do termo” 

(11).  Mais  à  frente  citaremos esse trecho de forma 

ampliada.

Entretanto, como o próprio Allan Kardec afirma 

que  “os  fatos  são  mais  concludentes  do  que  as 

teorias, e são eles, em definitivo, que confirmam ou 

destroem  estas  últimas”  (12),  coerentemente  ele 

passou a admitir a possibilidade da 

possessão  a  partir  dos  casos  dos 

possessos  de  Morzine  e  da  Srta. 

Julie, ambos registrados na Revista 

Espírita e  citados no nosso  ebook 

Possessão: Espíritos Possuindo 

Fisicamente os Encarnados (13).

15



Como  não  nos  cabe  aqui  desenvolver  esse 

pormenor,  recomendamos  sua  leitura  como 

complemento do presente ebook. Dele retiramos o 

seguinte quadro:

Nesse quadro que elaboramos, nossa intenção 

é  demonstrar  como a  Doutrina  Espírita  evoluiu  do 

ceticismo  inicial  à  aceitação  da  possibilidade  de 

possessão física, sempre guiada pela observação dos 

fatos e pela coerência doutrinária.

16



Entretanto,  é  oportuno  destacar  que  o 

Codificador  registrou  sua  nova  posição  em  A 

Gênese,  capítulo  “XIV  –  Os  fluidos”,  do  qual 

transcrevemos estes trechos de dois de seus tópicos:

1º – Manifestações físicas. Mediunidade

41. É por meio do seu perispírito que 
o  Espírito  atuava  sobre  o  seu  corpo 
vivo; é ainda por intermédio desse mesmo 
fluido que ele se manifesta; ao atuar sobre a 
matéria  inerte,  produz  ruídos,  movimentos 
de  mesa  e  outros  objetos,  que  levanta, 
derruba ou transporta. Esse fenômeno nada 
tem  de  surpreendente,  se  considerarmos 
que, entre nós, os mais possantes motores 
se encontram nos fluidos mais rarefeitos e 
mesmo imponderáveis, como o ar, o vapor e 
a eletricidade.

É  igualmente  com  o  auxílio  do  seu 
perispírito  que  o  Espírito faz  que  os 
médiuns  escrevam,  falem  ou  desenhem. 
Como já não dispõem de corpo tangível 
para agir ostensivamente quando quer 
manifestar-se, ele se serve do corpo do 
médium,  cujos  órgãos  toma  de 
empréstimo, fazendo que atue como se 
fora seu próprio corpo, mediante o eflúvio 
fluídico que derrama sobre ele. (14)

2º) Obsessões e possessões

17



47.  Na  obsessão,  o  Espírito  atua 
exteriormente,  com  a  ajuda  do  seu 
perispírito,  que  ele  identifica  com  o  do 
encarnado, ficando este enlaçado por uma 
espécie de teia e constrangido a agir contra 
a sua vontade.

Na  possessão,  em  vez  de  agir 
exteriormente,  o  Espírito  livre  se 
substitui,  por  assim dizer,  ao  Espírito 
encarnado;  toma-lhe  o  corpo  para 
domicílio,  sem que este, no entanto,  seja 
abandonado pelo seu dono, pois que isso só 
se pode dar pela morte. Por conseguinte,  a 
possessão  é  sempre  temporária  e 
intermitente,  porque  um  Espírito 
desencarnado  não  pode  tomar 
definitivamente  o  lugar  de  um  Espírito 
encarnado,  considerando-se  que  a  união 
molecular  do  perispírito  e  do  corpo  só  se 
pode  operar  no  momento  da  concepção. 
(Cap. XI, item 18.)

De posse momentânea do corpo do 
encarnado,  o  Espírito  se  serve  dele 
como  se  fora  seu  próprio  corpo;  fala 
por sua boca, vê pelos seus olhos, age 
com  seus  braços,  como  o  faria  se 
estivesse  vivo. Não  é  como  na 
mediunidade falante, em que o Espírito 
encarnado  fala  transmitindo  o 
pensamento  de  um  desencarnado;  no 
caso da possessão,  é o  desencarnado que 
fala  e  atua,  de  modo  que,  quem  o  haja 
conhecido  em  vida,  reconhecerá  sua 

18



linguagem, sua voz, os gestos e até a 
expressão da fisionomia. (15)

Portanto, temos aí, como princípio doutrinário, 

que  há,  sim,  possessão  –  apesar  de  alguns 

confrades,  muito  estranhamente,  afirmarem que  A 

Gênese não  faz  parte  da  Codificação.  É 

surpreendente até onde certas pessoas chegam para 

não abdicar de suas ideias…

No item 48 (16), Allan Kardec esclarecerá que a 

possessão também poderá ocorrer por ação de um 

Espírito bom – aspecto importante para que não se 

confunda  possessão  com  obsessão,  já  que  essa 

última  se  dá  exclusivamente  pela  influência  de 

Espíritos maus.

E,  por  incrível  que  pareça  a  alguns,  na 

Sociedade  Espírita  de  Paris  havia  um  médium  de 

incorporação:  o  Sr.  Morin.  Esse  fato  pode  ser 

confirmado em nosso artigo “Sr. Morin, médium de 

incorporação  na  Sociedade  Espírita  de  Paris”, 

disponível  em  nosso  site  (17).  Por  oportuno,  dele 

citamos o seguinte trecho:

19



Na  sessão  da  Sociedade  de  Paris,  de  8  de 
janeiro,  o mesmo  Espírito veio se manifestar 
de novo, não pela escrita, mas pela palavra, em 
se  servindo  do  corpo  do  Sr.  Morin,  em 
sonambulismo  espontâneo.  Ele  falou  durante 
uma  hora,  e  isso  foi  uma  cena  das  mais 
curiosas,  porque  o  médium  tomou  a  sua 
pose, seus gestos, sua voz, sua linguagem 
ao ponto que aqueles que o tinham visto o 
reconheceram sem dificuldade. […].

Encolerizado por essas perguntas reiteradas, às 
quais  não  respondia  senão  por  estas  palavras: 
“Efeitos bizarros dos sonhos,” ele acaba por dizer: 
“Vejo bem que me queríeis despertar; deixai-me.” 
Desde então ele acredita sempre sonhar.

Numa outra reunião,  um Espírito deu sobre 
este fenômeno a comunicação seguinte:

Há aqui, uma substituição de pessoa, uma 
simulação.  O  Espírito  encarnado  recebe  a 
liberdade  ou  cai  na  inação.  Digo  inércia,  quer 
dizer, a contemplação daquilo que se passa. Ele 
está na posição de um homem que empresta 
momentaneamente  a  sua  habitação, e  que 
assiste às diferentes cenas que se realizam com a 
ajuda de seus móveis. Se gosta mais de gozar da 
sua liberdade, ele o pode, a menos que não haja 
para ele utilidade em permanecer espectador.

Não é  raro  que  um Espírito  atue  e  fale 
com  o  corpo  de  um  outro; deveis 
compreender  a  possibilidade  deste 
fenômeno, então que sabeis que o Espírito 
pode se retirar com o seu perispírito mais ou 

20



menos  longe  de  seu  envoltório  corpóreo. 
Quando esse fato ocorre sem que nenhum Espírito 
disto  se  aproveite  para  ocupar  o  lugar,  há  a 
catalepsia.  Quando  um Espírito  deseja  para 
ali se colocar para agir, toma um instante a 
sua  parte  da  encarnação,  une  o  seu 
perispírito ao corpo adormecido, desperta-o 
por esse contato e restitui  o movimento à 
máquina;  mas  os  movimentos,  a  voz  não  são 
mais os mesmos, porque os fluidos perispirituais 
não  afetam mais  o  sistema nervoso  do  mesmo 
modo que o verdadeiro ocupante.

Essa ocupação jamais pode ser definitiva; 
seria preciso, para isto, a desagregação absoluta 
do primeiro perispírito, o que levaria forçosamente 
à  morte.  Ela  não pode mesmo ser de longa 
duração,  pela  razão de  que o  novo perispírito, 
não tendo sido unido a esse corpo desde a sua 
formação,  não  tem  nele  raízes,  não  estando 
modelado sobre esse corpo, não está apropriado 
ao desempenho dos órgãos;  o Espírito intruso 
não está numa posição normal; ele é embaraçado 
em  seus  movimentos,  e  é  porque  deixa  essa 
veste  emprestada desde  que  dela  não  tenha 
mais necessidade. (18)

Após Allan Kardec descrever o ocorrido com o 

Sr.  Morin  –  semelhante  ao  que  já  havia  afirmado 

sobre  manifestações  anteriores  –,  temos  essa 

mensagem  de  um  Espírito  não  identificado,  que 

21



oferece  explicação  para  o  fenômeno  de 

incorporação.

De forma simples e resumida, podemos dizer 

que o Espírito do médium, em estado sonambúlico, 

afastou-se do seu corpo, permitindo ao comunicante 

apossar-se  dele  ou,  numa  linguagem  mais  direta, 

“entrar  nele”,  para  utilizá-lo  com  a  finalidade  de 

transmitir  sua  mensagem  ou  estabelecer  diálogo 

com os participantes da sessão.

Na  resposta  à  questão  425  de  O Livro dos 

Espíritos, é explicado que o sonambulismo…

“É  um estado  de  independência  da 
alma, mais completo que no sonho, estado 
em  que  as  suas  faculdades  ficam  mais 
desenvolvidas.  A  alma tem percepções  de 
que não dispõe no sonho, que é um estado 
de sonambulismo imperfeito.

No  sonambulismo,  o  Espírito  está  na 
posse  plena  de  si   mesmo.  Os  órgãos 
materiais,  achando-se  de  certa  forma 
em  estado  de  catalepsia,  não  mais 
recebem as impressões exteriores. Esse 
estado se manifesta principalmente durante 
o  sono;  é  o  momento  em que  o Espírito 
pode  abandonar  provisoriamente  o 
corpo,  por  se  encontrar  este  gozando  do 

22



repouso indispensável à matéria. Quando se 
produzem os fatos do sonambulismo, é que 
o Espírito, preocupado com uma coisa 
ou  outra,  entrega-se  a  uma  ação 
qualquer que necessita do uso do seu 
corpo, do qual ele então se serve, como 
se serve de uma mesa ou de outro objeto 
material  no  fenômeno  das  manifestações 
físicas, ou mesmo de vossa mão no caso das 
comunicações escritas. [...] os sonâmbulos 
não se recordam do que se passou no 
estado sonambúlico […].”  (19)  (itálico  do 
original)

Em  O  Livro  dos  Médiuns,  capítulo  “XIV  – 

Médiuns”,  item 172,  Allan  Kardec  embora  informe 

que  no  sonambulismo  “são  duas  ordens  de 

fenômenos” (20), propomos acrescentar uma terceira 

ordem, ampliando para três:

1ª)  Emancipado,  o  Espírito  do  sonâmbulo 

reassume o corpo físico, que se encontra em estado 

letárgico e por ele se manifesta (21);

2ª) O sonâmbulo transmite o pensamento de 

algum Espírito que lhe assiste (22);

3ª)  O  Espírito  comunicante  incorpora-se  no 

corpo  do  médium  e  diretamente  transmite  seu 

23



pensamento (23).

Para nós a evidência da incorporação no caso 

do  Sr.  Morin  é  tão  clara  que  causa  estranheza  a 

negativa de sua ocorrência por parte significativa de 

espíritas brasileiros.

Embora essa ideia esteja presente em O Livro 

dos Espíritos e  O Livro dos Médiuns ele a retificou 

posteriormente em  A Gênese.  Muitos espíritas  que 

não se aprofundam no estudo doutrinário continuam 

a divulgar essa interpretação inicial, sem considerar 

a evolução do pensamento do Codificador. Por isso, 

vale a pena examinar o que é dito sobre o assunto 

em cada uma dessas obras.

Nega-se  sobretudo  quando  somente  se 

considera o que consta em O Livro dos Espíritos, 

na resposta à questão 473:

473.  Um  Espírito  pode  tomar 
momentaneamente o invólucro corpóreo de 
uma pessoa viva,  isto é,  introduzir-se num 
corpo animado e  agir  no lugar  do Espírito 
que nele se encontra encarnado?

“O  Espírito  não  entra  num  corpo 
como  entras  numa  casa.  Identifica-se 

24



com  um  Espírito  encarnado,  cujos 
defeitos e qualidades sejam os mesmos que 
os seus, a fim de agirem conjuntamente. 
Mas  é  sempre  o  Espírito  encarnado  quem 
atua,  conforme queira,  sobre a matéria de 
que  se  acha  revestido.  Um Espírito  não 
pode  substituir-se  ao  que  está 
encarnado, pois este terá que permanecer 
ligado ao seu corpo até o termo fixado para 
sua existência material.” (24)

Um alerta,  porém,  se  faz  necessário  àqueles 

que consideram as obras publicadas pelo Codificador 

como  prontas  e  acabadas,  sem  admitir  qualquer 

acréscimo  ou  desenvolvimento.  Para  tanto, 

transcrevemos,  a  seguinte  fala  esclarecedora  de 

Allan Kardec constante na Revista Espírita 1867:

[…] Do fato de que o estado de nossos 
conhecimentos não nos permita deles dar 
ainda uma explicação concludente, isto não 
prejulgaria  nada,  porque  estamos  longe 
de conhecer todas as leis que regem o 
mundo invisível, todas as forças que este 
mundo encerra, todas as aplicações das leis 
que conhecemos. O Espiritismo não disse 
ainda a sua última palavra, muito longe 
disto,  não mais sobre as coisas físicas do 
que sobre as coisas espirituais. Muitas das 
descobertas  serão  o  fruto  de 

25



observações ulteriores. O Espiritismo não 
fez,  de alguma sorte,  até o  presente, 
senão colocar os primeiros degraus de 
uma  ciência cuja  importância  é 
desconhecida.  Com  a  ajuda  do  que  já 
descobriu,  ele abre àqueles que virão 
depois  de  nós  o  caminho  das 
investigações numa ordem especial de 
ideias. Não procede senão por observações 
e deduções. Se um fato é constatado, se diz 
que  ele  deve  ter  uma  causa,  e  que  esta 
causa não pode ser senão natural, e então 
ele  a  procura.  Na  falta  de  uma 
demonstração  categórica,  pode  dar  uma 
hipótese, mas até a confirmação, não a dá 
senão como hipótese, e não como verdade 
absoluta. […]. (25)

Ainda  que  essa  advertência  de  Allan  Kardec 

seja cristalina, boa parte dos espíritas não hesita em 

rejeitar qualquer ideia que não esteja expressamente 

contida nas obras da Codificação.  Esquecem-se de 

que o próprio Codificador nos convidou a manter o 

espírito investigativo e aberto, reconhecendo que o 

Espiritismo  é  uma  ciência  em  permanente 

construção.

Em  O  Livro  dos  Médiuns,  Segunda  Parte, 

capítulo “XXIII – Obsessão”, no item 241, lemos:

26



Dava-se  antigamente  o  nome  de 
possessão  ao  domínio  exercido  pelos 
Espíritos maus, quando a influência deles ia 
até a aberração das faculdades da vítima. A 
possessão seria, para nós, sinônimo de 
subjugação.  Deixamos  de  adotar  esse 
termo  por  dois  motivos:  primeiro,  porque 
implica a crença de seres criados para o mal 
e  perpetuamente  devotados  ao  mal,  ao 
passo  que  não  há  seres,  por  mais 
imperfeitos  que  sejam,  que  não  possam 
melhorar-se;  segundo,  porque  implica 
igualmente a ideia do “apoderamento” 
de um corpo por um Espírito estranho, 
de uma espécie de coabitação, quando, 
na verdade, só existe constrangimento. 
A  palavra  subjugação exprime 
perfeitamente a ideia. Assim, para nós, não 
há possessos,  no sentido vulgar do termo; 
há  somente  obsidiados,  subjugados e 
fascinados. (26) (itálico do original)

Nesse ponto, o Codificador reafirma a posição 

já exposta em O Livro dos Espíritos. No entanto, até 

então ele não havia se defrontado com os fatos – 

como os possessos de Morzine e o caso da Srta. Julie 

–  que o levariam a rever esse entendimento.  Com 

isso,  Allan  Kardec  demonstra  que  o  Espiritismo  é 

progressivo  em  seus  detalhes,  acompanhando  o 

avanço  das  pesquisas  e  a  incorporação  de  novos 

27



conceitos científicos.

Como visto,  em  A Gênese está registrada de 

forma clara e objetiva a nova interpretação de Allan 

Kardec sobre a possessão. Ainda que alguns leitores 

menos  habituados  ao  corpo  doutrinário  do 

Espiritismo não a reconheçam como parte integrante 

e  inseparável  de  seu  arcabouço,  trata-se  de  um 

posicionamento  consolidado  na  fase  final  da 

Codificação.

28



O que geralmente se pensa sobre o assunto

Como exemplo  do  pensamento  comum entre 

os  espíritas  sobre  o  tema,  transcrevemos  de 

postagem no site Portal do Espírito:

Existe a incorporação de Espíritos?

No  sentido  semântico  do  termo  não 
existe incorporação, pois nenhum Espírito 
conseguiria tomar o corpo de outra pessoa, 
assumindo  o  lugar  da  sua  Alma.  O  que 
ocorre é que o médium e o Espírito se 
comunicam de perispírito a perispírito, 
ou  seja,  mente  a  mente,  dando  a 
impressão  de  que  o  médium  está 
incorporado.  Na mediunidade equilibrada, 
o  médium tem um maior  controle  de  sua 
faculdade  e  o  fenômeno  mediúnico 
acontece  mais  a  nível  mental.  Nos 
processos  obsessivos  graves  (doenças 
mórbidas causadas por Espíritos inferiores), 
onde  a  mediunidade  está  perturbada, 
podem  ocorrer  crises  nervosas. 
Observadores  de  pouco  conhecimento 
podem  achar  que  um  Espírito  mau 
apoderou-se do corpo do enfermo. Foi esse 
fenômeno  que  deu  origem  às  práticas  de 

29



exorcismo. (27)

É oportuno trazer ao nosso estudo duas outras 

opiniões  que  têm  grande  potencial  de  influenciar 

alguns confrades a manterem-se firmes na crença de 

que não há posse física.

A  primeira  delas 

encontra-se na obra Desafios 

da  Mediunidade (2001), 

psicografada  por  José  Raul 

Teixeira (28), na qual o Espírito 

Camilo  responde  à  pergunta: 

“É  correto  falar-se  em 

‘incorporação’?”:

Não se trata bem da questão de certo ou 
errado.  Trata-se  de  uma  utilização 
tradicional,  uma  vez  que  nenhum 
estudioso do Espiritismo, hoje em dia, 
irá supor que um desencarnado possa 
“penetrar”  o  corpo  de  um  médium, 
como se poderia admitir num passado não 
muito distante. […]. (29)

Ao  declarar  que  “nenhum  estudioso  do 

30



Espiritismo”  admite  “que  um  desencarnado  possa 

‘penetrar’  o corpo de um médium”,  Camilo reforça 

sua posição, sugerindo de forma clara que admitir a 

possessão é um erro de interpretação.

No  Programa 

Transição  001  (RedeTV!), 

exibido  em  12/10/2008, 

Divaldo P. Franco (1927-2025) 

(30),  ao  tratar  do  tema 

“Mediunidade”,  comentou 

uma cena do filme  Ghost:  do 

outro lado da vida:

Gostaria de fazer um pequeno adendo. É 
que  posteriormente,  nas  comunicações 
tem-se  a  impressão  que  o 
desencarnado  entrava  no  corpo  da 
médium para poder comunicar-se. Essa 
informação não é verdadeira. Embora o 
filme seja muito bem elaborado, ele foge um 
pouco  à  técnica  do  fenômeno  da 
mediunidade.  Os  fenômenos  mediúnicos 
ocorrem através do perispírito do médium. O 
perispírito do desencarnado ou corpo astral, 
como  normalmente  é  denominado,  ao 
acoplar-se  ao  corpo  astral  do  médium  ou 
perispírito,  palavra  cunhada  por  Allan 

31



Kardec, transmite as suas emoções, as suas 
sensações  e  através  do  direcionamento 
psíquico comandando o chacra coronário e o 
chacra cerebral, a sede da consciência e a 
sede  da  superconsciência,  transmite  com 
naturalidade  as  informações.  Foi  um  dos 
detalhes  que,  no  filme,  me  chamou  a 
atenção.  Dando  a  impressão  que  o 
espírito entra no médium, conforme o 
líquido no vasilhame, não é exatamente 
assim. (31)

Ao trazer essas duas opiniões, nosso objetivo é 

demonstrar  que não se deve aceitar  cegamente o 

que dizem os Espíritos ou espíritas, pois falam com 

base em seu próprio nível de conhecimento – o que 

não significa que estejam necessariamente corretos. 

É fundamental confrontar tais visões com o conjunto 

da  Codificação  e  com a  observação  criteriosa  dos 

fatos, lembrando que todos somos falíveis.

32



E na Codificação o que podemos encontrar?

Jayme Cerviño (1926-1975), médico e biólogo, 

desenvolveu uma série de pesquisas no campo da 

mediunidade  (32),  em  Além  do  Inconsciente 

(1968), capítulo “III – Transe mediúnico”, tópico “Os 

efeitos intelectuais”, explica-nos que:

[…]  O  conceito  vulgar  de 
incorporação  aplicado  à  psicofonia 
decorre,  portanto  de  razões  puramente 
fisiológicas  ou  psicofisiológicas  que,  em 
última  análise,  dão  à  linguagem  falada  a 
categoria de comportamento global e, sem 
dúvida,  mais  especializado  de  conduta 
segmentar.  Tudo  se  reduz  em  termos 
mediunológicos,  à  extensão  do  transe. 
Kardec, observador sagaz que todos devem 
reconhecer  como  pioneiro  nesses  estudos, 
independentemente  das  convicções 
filosófico-religiosas de cada um,  referiu-se 
a médiuns falantes, e cunhou o étimo 
psicofonia, mas, até aonde (sic) sabemos 
nunca  usou  a  palavra  “incorporação” 
para designar esse fenômeno. (33)

33



Julgamos  oportuno  confirmar  o  que  também 

havíamos  constatado:  a  não  utilização  do  termo 

“incorporação” por Allan Kardec.

Cumpre-nos  esclarecer  que  os  pontos  que  a 

seguir  abordaremos  constam  do  nosso  ebook 

Mediunidade: a Base é o Médium “Receber e 

Transmitir”? (34).  Nesse  ebook,  já  citado 

anteriormente,  o  tema é explorado de forma mais 

ampla; aqui apresentaremos apenas uma ideia geral.

Dentro  de  nosso  entendimento,  Allan  Kardec 

não  detalhou  esses  casos;  contudo,  em  algumas 

situações,  é  possível  perceber  que  há  um  campo 

aberto  a  essa  possibilidade.  Além  do  caso  da 

possessão,  que  já  analisado  no  capítulo  anterior, 

podemos citar certos pontos abordados por ele, que 

contribuem  para  uma  melhor  compreensão  do 

assunto.

Vejamos em  O Livro dos Médiuns,  Primeira 

parte, capítulo “I – Há Espíritos?”, o seguinte trecho 

do item 5.

[…] Desde que admitis a sobrevivência da 
alma,  será  racional  não  admitirdes  a 

34



sobrevivência  das  afeições?  Visto  que  as 
almas estão por toda parte, não será natural 
acreditarmos  que  a  de  um  ente  que  nos 
amou  durante  a  vida  se  acerque  de  nós, 
deseje comunicar-se conosco e se sirva para 
isso  dos  meios  que  estejam  à  sua 
disposição? Quando vivo não atuava sobre a 
matéria  do  corpo?  Não  era  ele  que  lhe 
dirigia os movimentos? Por que razão não 
poderia  a  alma,  após  a  morte,  entrar 
em acordo com outro Espírito ligado a 
um corpo, utilizar-se desse corpo vivo, 
para  manifestar  o  seu  pensamento, 
como  um  mudo  pode  servir-se  de  uma 
pessoa  que  fale,  para  se  fazer 
compreendido? (35)

A  utilização  do  corpo  físico  de  um  Espírito 

encarnado por um Espírito desencarnado parece-nos 

ser,  ainda  que  de  modo  não  muito  explícito,  uma 

possibilidade tratada nesse trecho. Allan Kardec não 

aprofunda o tema, mas a analogia que utiliza sugere 

claramente  que  o  corpo  do  médium  pode  servir 

como instrumento de manifestação de outro Espírito, 

tal como uma pessoa que fala empresta sua voz ao 

mudo que deseja se fazer compreender.

Em  O  Livro  dos  Médiuns,  Primeira  parte, 

capítulo  “IV  –  Sistemas”,  item  51,  o  Espírito 

35



Lamennais apresenta três aspectos diferentes pelos 

quais ocorre o fenômeno da comunicação espiritual, 

cujo  mecanismo  teria  no  perispírito  sua  base 

fundamental:  pelo  corpo  (incorporação  completa), 

pelo  perispírito  (envolvimento  parcial  de  algum 

membro  do  corpo)  e  pelo  Espírito  (comunicação 

“mente a mente”).

Ainda  em  O  Livro  dos  Médiuns,  Segunda 

parte,  capítulo  “XII  –  Pneumatografia  ou  escrita 

direta.  Pneumatofonia”,  item  146,  o  Codificador 

define:

A  pneumatografia é  a  escrita  produzida 
diretamente pelo Espírito, sem intermediário 
algum; difere da  psicografia, por ser esta a 
transmissão  do  pensamento  do 
Espírito,  mediante  a  escrita  feita  com  a 
mão do médium. (36) (Itálico do original)

Ao destacar a particularidade da transmissão 

do  pensamento  do  Espírito  na  psicografia,  Allan 

Kardec  sugere  que,  ao  menos  nesse  tipo  de 

manifestação,  existe  uma  ligação  mental  entre  o 

encarnado  e  o  desencarnado.  Esse  ponto  é 

frequentemente  utilizado  por  estudiosos  que 

36



defendem  que  os  fenômenos  mediúnicos,  em  sua 

essência, se baseiam nesse tipo de conexão – uma 

comunicação de “mente a mente”.

Avançando  em  O  Livro  dos  Médiuns, 

Segunda parte, destacamos estes dois trechos:

1º)  Capítulo  “XIII  –  Psicografia”,  item 157, 
lemos:

Chamamos  psicografia indireta à  escrita 
assim  obtida,  em  contraposição  à 
psicografia  direta ou  manual,  obtida  pelo 
próprio médium. Para se compreender este 
último processo, é preciso levar em conta o 
que  se  passa  na  operação.  O  Espírito 
comunicante atua sobre o médium que, 
debaixo  dessa  influência,  move 
maquinalmente o  braço e a mão para 
escrever,  sem ter  –  pelo  menos é o  caso 
mais comum – a menor consciência do que 
escreve. A mão atua sobre a cesta e a cesta 
sobre o lápis. […]. (37) (itálico do original)

2º) Capítulo “XV – Médiuns escreventes ou 
psicógrafos”,  tópico  “Médiuns  mecânicos”, 
item 179, temos:

Quando o Espírito atua diretamente 
sobre a mão do médium, ele lhe dá uma 
impulsão  completamente  independente  da 
vontade deste último. Enquanto o Espírito 

37



tiver  alguma  coisa  a  dizer,  a  mão  se 
move  sem interrupção  e  à  revelia  do 
médium, parando somente quando o ditado 
termina.

Nesta circunstância,  o que caracteriza o 
fenômeno  é  que  o  médium  não  tem  a 
menor consciência do que escreve. […]. 
(38)

Nota-se  aqui  uma  diferença  significativa  em 

relação ao caso anterior: Allan Kardec não menciona 

a transmissão de pensamento,  mas sim a atuação 

direta  do  Espírito,  que  impulsiona  o  médium  a 

escrever.

Não  estaria,  portanto,  configurada  uma ação 

direta  do  Espírito  comunicante  sobre  o  braço  do 

médium?  Se  assim  for,  o  fenômeno  não  se 

enquadraria  no  conceito  de  “mente  a  mente”  tal 

como geralmente entendido.

No capítulo “XIV – Médiuns” de  O Livro dos 

Médiuns, Segunda Parte, tópico “Médiuns falantes”, 

item 166, Allan Kardec descreve:

Os  médiuns  audientes,  os  que  apenas 
transmitem o que ouvem, não são, a bem 

38



dizer,  médiuns falantes. Estes últimos, na 
maior parte das vezes, nada ouvem.  Neles 
o  Espírito  atua  sobre  os  órgãos  da 
palavra,  como  atua  sobre  a  mão  dos 
médiuns  escreventes.  Quando  quer 
comunicar-se,  o  Espírito  se  serve  dos 
órgãos mais flexíveis que encontra no 
médium. De um, utiliza a mão; de outro, a 
palavra;  de  um  terceiro,  os  ouvidos.  O 
médium falante geralmente se exprime sem 
ter  consciência do que diz  e muitas vezes 
diz coisas completamente estranhas às suas 
ideias habituais, aos seus conhecimentos e, 
até  mesmo,  fora  do  alcance  de  sua 
inteligência. Embora se ache perfeitamente 
acordado e em estado normal, raramente se 
lembra  do  que  disse.  Em  suma,  nele  a 
palavra é um instrumento de que se serve o 
Espírito,  com  o  qual  uma  terceira  pessoa 
pode comunicar-se, como o faz com o auxílio 
de  um  médium  audiente.  (39)  (itálico  do 
original)

Ao  caracterizar  o  médium  falante,  o 

Codificador  destaca  a  atuação  direta  do  Espírito 

sobre os órgãos da palavra, de modo semelhante ao 

que ocorre com os médiuns escreventes. Isso indica 

que a comunicação “mente a mente” não é a única 

base do fenômeno –  embora,  em última instância, 

seja sempre uma mente que o produz.

39



Em  O  Livro  dos  Médiuns,  Segunda  parte, 

capítulo “XV – Médiuns escreventes ou psicógrafos”, 

tópico “Médiuns intuitivos”, do item 180, destacamos 

o seguinte trecho do primeiro parágrafo:

[…]  A  transmissão  do  pensamento 
também  se  dá  por  meio  do  Espírito  do 
médium,  ou  melhor,  de  sua  alma,  já  que 
designamos  por  esse  nome  o  Espírito 
encarnado.  O Espírito  comunicante não 
atua sobre a mão para fazê-la  escrever; 
não  a  toma,  nem  a  guia.  Atua  sobre  a 
alma, com a qual se identifica. A alma do 
médium, sob esse impulso, dirige sua mão e 
a  mão  dirige  o  lápis.  Notemos  aqui  uma 
coisa importante:  o Espírito comunicante 
não substitui a alma do médium, visto 
que  não  poderia  deslocá-la;  domina-a,  à 
revelia dela, e lhe imprime a sua vontade. 
Em tal circunstância, o papel da alma não é 
inteiramente passivo; é ela quem recebe o 
pensamento  do  Espírito  comunicante  e  o 
transmite.  Nessa  situação,  o  médium  tem 
consciência  do  que  escreve,  embora  não 
exprima o seu próprio pensamento. É o que 
se chama  médium intuitivo.  (40)  (itálico  do 
original)

No caso dos médiuns intuitivos,  Allan Kardec 

explica  que  a  ação  do  Espírito  sobre  a  alma  do 

40



médium,  caracteriza  uma  comunicação  “mente  a 

mente”  como  base  do  fenômeno.  Contudo,  fica 

evidente  que  esse  não  é  o  único  mecanismo 

possível, mas apenas uma das formas de interação 

espiritual entre desencarnados e encarnados.

Vejamos  a  seguinte  nota  de  Allan  Kardec 

relativa  aos  médiuns  pneumatógrafos,  citados  no 

item  189,  do  capítulo  “XVI  –  Médiuns  especiais”, 

Segunda parte de O Livro dos Médiuns:

Os  Espíritos  insistiram,  contra  a  nossa 
opinião, em incluir a escrita direta entre os 
fenômenos  de  ordem  física,  pela  razão, 
disseram  eles,  de  que:  “Os  efeitos 
inteligentes são aqueles para cuja produção 
o  Espírito  se  serve  dos  materiais 
existentes no cérebro do médium, o que 
não  se  dá  na  escrita  direta.  A  ação  do 
médium é aqui toda material, ao passo que 
no  médium  escrevente,  ainda  que 
completamente  mecânico, o  cérebro 
desempenha  sempre  um papel  ativo.” 
(41)

Esse  trecho  sugere  que,  nos  fenômenos  de 

efeitos  inteligentes,  há  sempre  a  utilização  do 

cérebro  do  médium.  Entretanto,  isto  não  significa 

41



que todos os casos se reduzam à ligação “mente a 

mente”.

Ao  se  analisar  a  mediunidade  em  termos 

gerais, a questão se torna mais complexa, como se 

vê  na  resposta  à  questão  6  do  item  223,  tópico 

“Influência  do  Espírito  pessoal  do  médium”,  no 

capítulo  “XIX  –  O  papel  dos  médiuns  nas 

comunicações  espíritas”,  da  Segunda  parte  de  O 

Livro dos Médiuns;

6.  O  Espírito  comunicante  transmite 
diretamente o seu pensamento, ou este tem 
por  intermediário  o  Espírito  encarnado  no 
médium?

“O Espírito do médium é o intérprete 
porque está ligado ao corpo que serve para 
falar, e por ser necessária uma cadeia entre 
vós e os Espíritos que se comunicam, como 
é preciso um fio elétrico para transmitir uma 
notícia a grande distância, desde que haja, 
na  extremidade  do  fio,  uma  pessoa 
inteligente  que a  receba  e  transmita.” (42) 
(itálico do original)

Aqui,  os  Espíritos  afirmam  que  o  médium 

funciona  como  intérprete,  estabelecendo  uma 

42



conexão  necessária  entre  o  comunicante  e  os 

encarnados.  Essa  explicação  reforça  a  ideia  de 

comunicação  “mente  a  mente”,  mas  parece 

contrastar com a distinção anterior entre fenômenos 

de ordem física e de ordem inteligente.

Em  A Gênese,  capítulo “XIII  – Características 

dos  milagres”,  tópico  “O  Espiritismo  não  faz 

milagres”, item 5, Allan Kardec afirma:

Durante a sua encarnação, o Espírito 
atua sobre a matéria por intermédio do 
seu corpo fluídico ou perispírito, dando-
se  o  mesmo  quando  ele  não  está 
encarnado. Como Espírito, faz o que fazia o 
homem,  na  medida  de  suas  capacidades; 
apenas, por já não ter o corpo carnal para 
instrumento,  serve-se,  quando 
necessário, dos órgãos materiais de um 
encarnado, que vem a ser o que se chama 
médium.  Procede então como alguém que, 
não podendo escrever por si mesmo, se vale 
de um secretário, ou que, não sabendo uma 
língua, recorre a um intérprete. O secretário 
e o intérprete são os médiuns do encarnado, 
do  mesmo  modo  que  o  médium  é  o 
secretário ou o intérprete de um Espírito. (43) 
(itálico do original)

43



Nas duas condições – quer como encarnado ou 

desencarnado  –  a  atuação  do  Espírito  sobre  a 

matéria,  no  caso  o  corpo  físico,  abre  espaço, 

segundo  entendemos,  para  a  possibilidade  da 

incorporação, no sentido pleno do termo.

Ainda  em  A  Gênese,  capítulo  “XIV  –  Os 

fluidos”, tópico “Manifestações físicas. Mediunidade”, 

item 41, o Codificador complementa:

É por meio do seu perispírito que o 
Espírito atuava sobre o seu corpo vivo; 
é ainda por intermédio desse mesmo fluido 
que  ele  se  manifesta;  ao  atuar  sobre  a 
matéria inerte,  produz ruídos, movimentos 
de  mesa  e  outros  objetos,  que  levanta, 
derruba ou transporta. […].

É  igualmente  com  o  auxílio  do  seu 
perispírito  que  o  Espírito faz  que  os 
médiuns  escrevam,  falem  ou  desenhem. 
Como já não dispõem de corpo tangível 
para agir ostensivamente quando quer 
manifestar-se, ele se serve do corpo do 
médium,  cujos  órgãos  toma  de 
empréstimo, fazendo que atue como se 
fora  seu  próprio  corpo,  mediante  o 
eflúvio fluídico que derrama sobre ele. 
(44)

44



Esse  complemento  torna  ainda  mais  clara  a 

questão do uso do corpo físico do encarnado por um 

Espírito no processo de comunicação.

Nos rituais de algumas casas de Umbanda (45), 

observa-se  que  um  médium  totalmente  “tomado” 

por um Espírito chega, em alguns casos, a beber até 

um litro de cachaça (marafa), sem que isso lhe cause 

qualquer  alteração  perceptível.  Após  o  término  da 

manifestação, o médium retorna ao estado normal, 

como se nada tivesse bebido.

Será  possível  explicar  tal  fenômeno  apenas 

pela ligação de “mente a mente”? Nossa hipótese é 

que,  estando o  Espírito  desencarnado acoplado ao 

corpo físico do médium, ao se desligar leva consigo, 

impregnadas  no  seu  perispírito,  as  energias 

resultantes  da  ingestão  da  bebida  –  o  mesmo 

ocorrendo com o uso do fumo.

É  importante  recordar,  por  fim,  que  Allan 

Kardec não pôs um ponto final do que recebeu dos 

Espíritos, conforme ele próprio declarou. Portanto, se 

a experiência diária nos conduz a novas conclusões 

sobre  determinados  fenômenos,  não  estaremos  o 

45



contrariando, mas sim agindo em conformidade com 

sua  orientação  de  que  a  observação  e  o  estudo 

contínuo devem sempre ampliar a compreensão da 

mediunidade.

46



O que dizem alguns autores consagrados?

No  tópico  “9  –  Da  identificação  das 

personalidades  espiríticas”  do  capítulo  “III  – 

Criptestesia  experimental”  de  Tratado  de 

Metapsíquica (1922),  o  autor  Charles  Richet 

(1850–1935), médico e fisiologista francês, vencedor 

do Prêmio Nobel de Medicina em 1913, argumenta:

Estudando a escrita automática, fizemos 
alusão  à  hipótese  admitida,  quase  como 
um artigo de fé para todos os espíritas, 
que  existe  a  intervenção  de  uma 
personalidade  humana  desaparecida, 
incorporação, isto é, um morto volta, e 
que sua inteligência anima o corpo do 
médium (seja pela palavra ou pela escrita). 
[…]. (46)

O que Charles Richet diz acerca da crença dos 

espíritas  na  incorporação  pode  ser  exagero,  mas, 

ainda assim, resolvemos citá-lo,  pois julgamos que 

retrata um momento histórico em que possibilidade 

47



da  incorporação  se  tornou  algo  comum  entre  os 

espíritas.

Em  O Espiritismo  (Faquirismo  Ocidental) 

(1886), Primeira Parte, capítulo “VII – O Espiritismo 

na Europa”,  Dr. Paul Gibier (1851-1900), psicólogo 

e fisiologista francês, explica:

Existe  também  uma  categoria  de 
médiuns  denominados  médiuns  de 
incorporação. Mas neste ponto precisamos 
mais que nunca apelar para a benevolência 
do leitor, lembrando-lhe que nos colocamos 
na  posição  de  simples  historiógrafo, 
expondo  sem  nada  inventar.  Entramos, 
com  efeito,  em  plena  “possessão”, 
porque essas incorporações são o que a 
Idade Média designava por esse nome. 
Toda  a  diferença  consiste  em  que  a 
possessão, em vez de ser feita por Belzebu 
e  seus  acólitos,  o  é  pelos  “Espíritos”,  que 
têm  a  amabilidade  de  sair  sem  que  seja 
necessário  recorrer  ao  arsenal  dos 
exorcismos e sortilégios.

Vimos alguns desses médiuns esperando 
a  vinda  do  “Espírito”,  como  as  pitonisas 
esperavam  a  do  deus  inspirador  de  seus 
oráculos.  Após  algum  tempo,  o  médium 
sofre  um  movimento  oscilatório  como  em 
torno de um eixo vertical;  de repente,  ele 
experimenta  uma  convulsão  rude  e  ei-lo 

48



transfigurado!

Vimos  homens  que  falavam  como 
mulheres e mulheres que falavam como 
homens. Assistimos a cenas desagradáveis 
e  vimos  outras  ridículas;  os  que  as 
representam seriam bem miseráveis se não 
fossem bem convictos. Serão eles dignos de 
lástima?… (47)  (itálico  grifo  em negrito  no 
original)

Usando  das  próprias  palavras  de  Paul  Gibier 

temos  aqui  registro  historiógrafo  do  uso  da 

designação de médium de incorporação.

Gabriel Delanne, em O Fenômeno Espírita 

(1893), ao tratar da incorporação, afirma:

A  mediunidade,  pela  pena,  abrevia  e 
simplifica as comunicações com os Espíritos; 
porém, há outro modo ainda mais expedito, 
por  meio  do qual  o Espírito se apodera 
dos órgãos do médium e conversa por 
sua boca, como o poderia fazer se ele 
próprio estivesse encarnado. Os ingleses 
e norte-americanos dizem que, nesse caso, 
o  médium  está  em  transe.  (48)  (itálico  do 
original)

Gabriel  Delanne,  portanto,  admite  a 

49



incorporação,  especialmente  ao  descrever  que  “o 

Espírito se apodera dos órgãos do médium”.

Outro  estudioso  que  se  dedicou  ao  tema  foi 

Gustave  Geley (1868-1914),  metapsiquista, 

fundador e primeiro diretor do Instituto Metapsíquico 

Internacional,  de  Paris.  Em  Resumo da Doutrina 

Espírita (1897), ele escreve:

A  incorporação  é  o  fenômeno, 
segundo o qual o espírito toma posse 
do corpo do médium, e não apenas de um 
membro ou de um órgão. Nestes casos, não 
é só a palavra e a voz que fazem lembrar as 
do morto; reconhecem-se também os gestos 
característicos que acompanham o discurso, 
as  atitudes  e  a  expressão  geral  da 
fisionomia. No seu grau superior o fenômeno 
é também acompanhado de  transfiguração. 
O  corpo  e  o  rosto  do  médium  sofrem 
modificações  momentâneas,  reais  e  não 
ilusórias,  que  os  fazem  parecer-se 
muitíssimo  aos  do  defunto  incorporado 
naquele momento.

Este fenômeno, embora pouco frequente, 
parece ser dos mais impressionantes. (49)

Gustave Geley é categórico ao afirmar que a 

50



incorporação é um fenômeno real, ainda que raro.

Continuando a nossa pesquisa, vejamos como 

Léon Denis (1846-1927), considerado o sucessor de 

Allan Kardec, aborda esse instigante assunto. Em No 

Invisível (1903), ele cita a opinião do pesquisador 

dos  fenômenos  psíquicos  Frederic  Myers (1843-

1901), foi  professor da Universidade de Cambridge 

um dos fundadores da Sociedade de Investigações 

Psíquicas de Londres:

“Afirmo  que  essa  substituição  de 
personalidade,  ou  incorporação  de 
espírito,  ou  possessão,  assinala 
verdadeiramente  um  progresso  na 
evolução  da  nossa  raça.  Afirmo  que 
existe um espírito no homem,  e  que é 
salutar e desejável que esse espírito, como 
se  infere  de  tais  fatos,  seja  capaz de se 
desprender parcial  e temporariamente 
de  seu  organismo, o  que  lhe  facultaria 
uma  liberdade  e  visão  mais  extensas,  ao 
mesmo  tempo  em  que permitiria  ao 
espírito de um desencarnado fazer uso 
desse  organismo,  deixado 
momentaneamente vago, para entrar em 
comunicação com os outros espíritos ainda 
encarnados na Terra. Julgo poder assegurar 
que  muitos  conhecimentos  já  se  têm 
adquirido nesse domínio e que muitos outros 

51



restam ainda a adquirir para o futuro.” (50)

A percepção de Frederic Myers é clara quanto 

à possibilidade de um Espírito desencarnado utilizar 

o corpo físico de um encarnado pela incorporação.

Vejamos, agora, o que o próprio  Léon Denis 

fala  a  respeito  disso  no  capítulo  XIX,  intitulado 

Transe e incorporações:

O estado de transe é esse grau de sono 
magnético que permite ao corpo fluídico 
exteriorizar-se, desprender-se do corpo 
carnal,  e  à  alma  tornar  a  viver  por  um 
instante  sua  vida  livre  e  independente.  A 
separação,  todavia,  nunca  é  completa;  a 
separação absoluta seria a morte. Um laço 
invisível continua a prender a alma ao seu 
invólucro  terrestre.  Semelhante  ao  fio 
telefônico que assegura a transmissão entre 
dois  pontos,  esse  laço  fluídico  permite  à 
alma  desprendida  transmitir  suas 
impressões  pelos  órgãos  do  corpo 
adormecido.  No  transe,  o  médium  fala, 
move-se, escreve automaticamente; desses 
atos, porém, nenhuma lembrança conserva 
ao despertar.

O estado de transe pode ser provocado, 
quer  pela ação de um magnetizador,  quer 
pela  de  um  Espírito.  Sob  o  influxo 

52



magnético,  os  laços  que  unem  os  dois 
corpos se afrouxam. A alma, com seu corpo 
sutil,  vai-se  emancipando  pouco  a  pouco; 
recobra  o  uso  de  seus  poderes  ocultos, 
comprimidos  pela  matéria.  Quanto  mais 
profundo é o sono, mais completo vem a ser 
o  desprendimento.  As  radiações  da  psique 
aumentam  e  se  dilatam;  um  estado 
diferente de consciência,  faculdades novas 
se  revelam.  Um  mundo  de  recordações  e 
conhecimentos, sepultados nas profundezas 
do “eu”, se patenteia. O médium pode, sob 
o  império  de  uma  vontade  superior, 
reconstituir-se  numa  de  suas  passadas 
existências,  revivê-la  em  todas  as  suas 
particularidades,  com  as  atitudes,  a 
linguagem e os atributos que caracterizam 
essa  existência.  Entram ao  mesmo  tempo 
em ação  os  sentidos  psíquicos.  A  visão  e 
audição à distância se produzem tanto mais 
claras  e  fiéis  quanto  mais  completa  é  a 
exteriorização da alma.

No  corpo  do  médium, 
momentaneamente  abandonado,  pode 
dar-se uma substituição de Espírito. É o 
fenômeno das incorporações. A alma de 
um  desencarnado,  mesmo  a  alma  de 
um  vivo  adormecido,  pode  tomar  o 
lugar  do  médium  e  servir-se  de  seu 
organismo  material,  para  se  comunicar 
pela palavra e pelo gesto com as pessoas 
presentes. (51)

53



O Espírito encarnado, dadas as circunstâncias 

apropriadas, pode se afastar do seu corpo, fenômeno 

esse conhecido como “emancipação de alma”. Esse 

fato é que possibilita ao desencarnado se apropriar 

temporariamente  desse  corpo  para  usá-lo  em sua 

manifestação.

Continuando  a  análise  da  questão,  ainda 

coloca Denis:

Indagam  certos  experimentadores:  o 
Espírito  do  manifestante  se  incorpora 
efetivamente no organismo do médium? ou 
opera ele antes, a distância, pela sugestão 
mental e pela transmissão de pensamento, 
como o pode fazer um espírito exteriorizado 
do sensitivo?

Um exame atento dos  fatos  nos  leva  a 
crer  que  essas  duas  explicações  são 
igualmente  admissíveis,  conforme  os 
casos. As citações que acabamos de fazer 
provam que a incorporação pode ser real 
e  completa.  É  mesmo  algumas  vezes 
inconsciente,  quando,  por  exemplo,  certos 
Espíritos  pouco  adiantados  são  conduzidos 
por uma vontade superior ao corpo de um 
médium e postos em comunicação conosco, 
a  fim  de  serem  esclarecidos  sobre  sua 
verdadeira  situação.  Esses  Espíritos, 
perturbados  pela  morte,  acreditam  ainda, 

54



muito  tempo  depois,  pertencerem  à  vida 
terrestre.  Não lhes  permitindo seus fluidos 
grosseiros  entrarem  em  relação  com 
Espíritos mais adiantados,  são levados aos 
grupos  de  estudo,  para  serem  instruídos 
acerca  de  sua  nova  condição.  É  difícil  às 
vezes  fazer-lhes  compreender  que 
abandonaram  a  vida  carnal  e  sua 
estupefação  atinge  o  cômico,  quando, 
convidados  a  comparar  o  organismo  que 
momentaneamente  animam  com  o  que 
possuíam  na  Terra,  são  obrigados  a 
reconhecer o seu engano.  Não se poderia 
duvidar,  em tal  caso,  na  incorporação 
completa do Espírito.

Noutras  circunstâncias,  a  teoria  da 
transmissão à distância parece melhor 
explicar os fatos. As impressões oriundas 
de  fora  são  mais  ou  menos  fielmente 
percebidas e transmitidas pelos órgãos. Ao 
lado de provas de identidade, que nenhuma 
hesitação  permitem  sobre  a  autenticidade 
do  fenômeno  e  intervenção  dos  Espíritos, 
verificam-se, na linguagem do sensitivo em 
transe,  expressões,  construções  de  frases, 
um  modo  de  pronunciar  que  lhe  são 
habituais.  O Espírito  parece  projetar  o 
pensamento  no  cérebro  do  médium, 
onde  adquire,  de  passagem,  formas  de 
linguagem familiares a este. A transmissão 
se  efetua,  em  tal  caso,  no  limite  dos 
conhecimentos e aptidões do sensitivo, em 
termos vulgares ou escolhidos, conforme o 

55



seu grau de instrução.  Daí  também certas 
incoerências  que  se  devem  atribuir  à 
imperfeição do instrumento. (52)

Léon  Denis  reconhece  que  há  duas 

possibilidades: a incorporação real e a completa, e a 

transmissão de pensamento à distância. Em alguns 

casos, Espíritos perturbados são conduzidos ao corpo 

de  um  médium  para  serem  esclarecidos,  o  que 

caracteriza uma incorporação plena.

Noutras circunstâncias, o fenômeno se explica 

melhor  pela  sugestão  mental,  em  que  o  Espírito 

projeta  seu pensamento no cérebro do médium, o 

que  caracterizaria  o  “mente  a  mente”.  Portanto, 

segundo  se  depreende  do  que  afirma,  a 

comunicação  “mente  a  mente”  é  válida,  mas  não 

exclusiva.

E um pouco mais à frente, Léon Denis explica:

[…]  É  precisamente  nos  fenômenos  de 
incorporação  que  mais  positiva  se  revela  a 
identidade dos Espíritos, quando o transe é 
profundo e completa a posse daqueles 
sobre  o  sensitivo.  Por  suas  atitudes, 
seus gestos, suas alocuções, o Espírito 

56



se mostra tal qual era aqui na Terra. Os 
que  o  conheceram  durante  sua  existência 
humana  o  reconhecem  em  locuções 
familiares, em mil detalhes psicológicos que 
escapam à análise. (53)

De  forma  clara,  vemos  que  quando  “é 

completa  a  posse  daqueles  sobre  o  sensitivo”, 

efetivamente, se tem um processo de incorporação, 

bem longe de uma transmissão “mente a mente”.

Em relação à sua experiência pessoal,  afirma 

que “Pela inflexão da voz, pela linguagem e atitude, 

a personalidade invisível  se revelava,  antes de ter 

dado nome” (54)

Interessante  também  é  sua  análise  sobre  o 

papel do cérebro:

No transe, a entidade psíquica, a alma, se 
revela  por  distinta  atividade  do 
funcionamento  orgânico,  por  particular 
acuidade  das  faculdades.  Quando  é 
completa  a  exteriorização,  o  Espírito  do 
médium pode agir sobre o corpo adormecido 
com mais eficácia que no estado de vigília e 
do mesmo modo que um Espírito estranho. 
O cérebro não é então, como no estado 
normal,  um  instrumento  movido 

57



diretamente  pela  alma,  mas  um 
receptor que ela aciona de fora. (55)

Esse mecanismo talvez explique a capacidade 

de muitos médiuns reproduzirem fielmente tanto a 

voz  quanto  a  caligrafia  do desencarnado,  além da 

inconsciência  que  frequentemente  acompanha  tais 

manifestações, oferecendo elementos que reforçam 

a  hipótese  da  incorporação  completa  em 

determinados casos.

Nosso próximo personagem é Cairbar Schutel 

(1868-1938),  que,  em  Médiuns  e  Mediunidades 

(1923), objetivamente, declara:

Na  mediunidade  falante  verificam-se 
também  casos  de  incorporação:  o 
Espírito do médium se afasta um tanto 
do  seu  organismo  para  dar  lugar  a 
outro Espírito, que se utiliza do corpo. 
Neste  caso,  há  sempre  inconsciência  do 
médium,  porque  ele  cai  em  estado  de 
transe. (56)

Com isso,  Cairbar  Schutel  confirma de forma 

inequívoca  a  possibilidade  da  incorporação  na 

58



mediunidade falante.

Ernesto Bozzano (1862-1943), em A Morte e 

os Seus Mistérios (1930), ao comentar o caso II – 

relato  que  informa  constar  no  livro  de  H.  Dennis 

Bradley  intitulado  The  wisdom  of  the  gods (A 

sabedoria dos deuses) – argumenta:

No  episódio  exposto,  a  “transfiguração” 
do rosto se mostra menos desenvolvida que 
no  caso  precedente,  limitando-se  a  uma 
transformação da expressão animada de um 
semblante,  mas  em  compensação  há  a 
transformação  da  tonalidade  vocal, 
com perfeita reprodução da voz de uma 
defunta, transformação que representa 
um  notabilíssimo  fenômeno  em 
demonstração  da  realidade  da 
incorporação  mediúnica  ocorrida. E, 
como uma laringe não pode mudar de tom 
sem ter experimentado uma correspondente 
contração muscular de adaptação, dever-se-
á  reconhecer  que,  no  caso  em  apreço,  a 
“transfiguração”  se  verificou  de  modo 
especial  sobre  a  laringe  do  médium. 
Observo a tal respeito que, na hipótese de 
um real fenômeno de possessão mediúnica, 
dever-se-ia presumir que tais processos de 
transformação  temporária  dos  órgãos  dos 
médiuns nos órgãos homólogos do defunto 
comunicante  são  obra  de  um  despertar 

59



automático  daquela  misteriosa  “força 
organizadora”  que  plasma  os  seres 
vivos, “força organizadora” que, sendo uma 
faculdade do espírito, sobreviveria à morte 
do corpo e, em consequência, operaria nos 
casos análogos aos expostos, determinando 
os fenômenos de transfiguração dos órgãos 
e  dos  membros  dos  médiuns,  sem  que 
necessário fosse pressupor uma ação direta, 
intencional, dos defuntos comunicantes. Ao 
mesmo  tempo,  os  automatismos  de  tal 
natureza,  reprodutores  da  voz  ou  do 
rosto  de  um  defunto,  implicariam  e 
demonstrariam  a  realidade  do 
fenômeno  da  possessão  ou 
incorporação temporária, no médium, do 
espírito que se diz presente. (57)

A  posição  de  Ernesto  Bozzano  é  claramente 

favorável à incorporação, o que consideramos muito 

relevante,  pois  ele  seguiu  de  forma  rigorosa  o 

método de investigação utilizado por Allan Kardec.

Entendemos  que  a 

“transformação  da 

tonalidade  vocal,  com 

perfeita  reprodução  da 

voz”, ocorre apenas pela 

ação do Espírito  sobre o 

60



aparelho  fonador  do  médium (58).  Não  se  trata  de 

uma mera imitação, como tantas pessoas portadoras 

desse dom conseguem realizar.

Outro  estudioso  que  merece  destaque  é 

Hernani Guimarães Andrade (1913-2003) que, em 

Espírito,  Perispírito  e  Alma:  Ensaio  Sobre  o 

Modelo Organizador Biológico (1984), ao estudar 

a questão das incorporações mediúnicas, obsessões 

e possessões, afirma:

Principiaremos  com  o  mais  comum  e 
corriqueiro: a “incorporação mediúnica”. Na 
incorporação mediúnica, podemos distinguir 
várias graduações, se tomarmos por base os 
diferentes  níveis  de  conservação  de 
consciência  e  controle,  por  parte  do 
médium, durante a comunicação dada pelo 
Espírito manifestante.

A  “incorporação  mediúnica”  pode, 
também,  distinguir-se  por  diversas 
modalidades  de  comunicação: 
psicofonia, psicografia, possessão parcial ou 
total das manifestações de habilidades não 
aprendidas  tais  como  nos  casos  de 
psicopictografia,  psicocirurgia, 
psicoescultura,  psicomúsica,  escrita 
automática  incontrolável  com  xenografia, 
xenoglossia,  múltipla  personalidade, 

61



transfiguração  (esta  última  pertencendo 
também ao capítulo das ectoplasmias), etc.

O  mecanismo  da  “incorporação 
mediúnica” é fácil de compreender. Ela 
pode  principiar  pela  aproximação  da 
entidade  que  deseja  comunicar-se.  Esta 
poderá  eventualmente  influenciar  o 
“médium”,  facilitando-lhe  o  “transe”.  O 
médium  passa  então  a  sofrer  um 
desdobramento  astral  (OBE)  e  sua 
cúpula juntamente com o corpo astral 
deslocam-se  parcial  ou  totalmente  de 
maneira  a  permitir  que  a  cúpula  e  o 
corpo  astral  do  Espírito  comunicante 
ocupe  parcial  ou  totalmente  o  campo 
livre  deixado  pelo  “corpo  astral”  do 
médium.  A  incorporação  é  tanto  mais 
perfeita  quanto  maior  o  espaço  é  cedido 
pelo astral do médium ao afastar-se do seu 
corpo físico,  deixando lugar  para  a  cúpula 
com o corpo astral do comunicador. Este – o 
Espírito  comunicante  –  deverá  sofrer  um 
processo  semelhante  ao  desdobramento 
astral, para permitir que sua cúpula e corpo 
astral  possam  justapor-se  ao  espaço  livre 
deixado pelo médium (ver fig. 16).

62



Na  figura  16  mostramos 
esquematicamente  o  mecanismo  de  uma 
incorporação mediúnica completa. Há casos 
em que a parte astral do médium se desloca 
só  parcialmente,  permitindo  que  apenas 
uma  fração  do  astral  do  Espírito 
comunicador entre em contacto com a zona 
anímico-perispirítica daquele. Mesmo nestas 
condições pode haver comunicação, a qual 
poderá  ser  em  parte  direta  e  em  parte 
telepática. Em semelhante circunstância há 
sempre  possibilidade  de  controle  das 

63



comunicações,  por  parte  do  médium.  Este 
poderá interferir no processo, ainda mesmo 
que totalmente afastado, pois a ligação com 
a sua zona anímico-perispirítica não cessa. 
Há sempre a presença do “cordão prateado” 
garantindo  o  domínio  do  próprio 
equipamento somático. (59)

Hernani  Guimarães  descreve  que  a 

incorporação pode assumir diversas modalidades de 

comunicação  –  psicofonia,  psicografia,  possessão 

parcial  ou  total,  psicopictografia,  psicocirurgia, 

psicoescultura,  psicomúsica,  xenoglossia, 

transfiguração, entre outras – mostrando amplitude 

do fenômeno.

O  MOB  –  Modelo  Organizador  Biológico,  que 

Hernani Guimarães apresenta na sua explicação de 

como  acontece  o  fenômeno  de  incorporação,  nos 

permite ter uma ideia do que, de fato ocorre nesses 

casos.

Na série André Luiz, psicografada por Chico 

Xavier (1910-2002), encontramos referências diretas 

ao fenômeno da incorporação em duas obras.

Em Missionários da Luz (1945), na qual tece 

64



comentários  sobre  o  fenômeno  –  capítulo  “16  – 

Incorporação”, transcreveremos alguns trechos, que 

julgamos importantes, para o entendimento do tema.

Enquanto Alexandre ouvia em silêncio, o 
simpático colaborador prosseguiu, depois de 
ligeira pausa:

–  Estimaríamos  receber  a  devida 
autorização  para  trazê-lo…  Poderia 
incorporar-se  na  organização 
mediúnica de nossa irmã Otávia e fazer-
se ouvir, de algum modo, diante dos amigos 
e familiares…

[…].

–  Ouça,  porém,  meu  amigo!  –  tornou 
Alexandre,  sereno  e  enérgico  –  é 
indispensável  que  você  medite  sobre  o 
acontecimento.  Lembre-se  de  que  você 
vai utilizar um aparelho neuro-muscular 
que  lhe  não  pertence.  Nossa  amiga 
Otávia servirá de intermediária. No entanto, 
você não deve desconhecer as dificuldades 
de  um  médium  para  satisfazer  a 
particularidades  técnicas  de  identificação 
dos comunicantes, diante das exigências de 
nossos  irmãos  encarnados.  Compreende 
bem?

[…].

Terminada a oração e levado a efeito o 
equilíbrio  vibratório  do  ambiente,  com  a 

65



cooperação  de  numerosos  servidores  de 
nosso plano,  Otávia foi cuidadosamente 
afastada do veículo físico,  em sentido 
parcial,  aproximando-se  Dionísio,  que 
também  parcialmente  começou  a 
utilizar-se  das  possibilidades  dela. 
Otávia  mantinha-se  a  reduzida 
distância, mas com poderes para retomar o 
corpo  a  qualquer  momento  num  impulso 
próprio,  guardando  relativa  consciência  do 
que  estava  ocorrendo,  enquanto  que 
Dionísio conseguia falar, de si mesmo, 
mobilizando, no entanto, potências que 
lhe não pertenciam e que deveria usar, 
cuidadosamente, sob o controle direto 
da  proprietária  legítima e  com  a 
vigilância afetuosa de amigos e benfeitores, 
que  lhe  fiscalizavam  a  expressão  com  o 
olhar, de modo a mantê-lo em boa posição 
de  equilíbrio  emotivo.  Reconheci  que  o 
processo  de  incorporação  comum  era 
mais ou menos idêntico ao da enxertia 
da  árvore  frutífera.  A  planta  estranha 
revela  suas  características  e  oferece  seus 
frutos particulares, mas a árvore enxertada 
não  perde  sua  personalidade  e  prossegue 
operando  em  sua  vitalidade  própria.  Ali 
também,  Dionísio era um elemento que 
aderia  às  faculdades  de  Otávia, 
utilizando-as  na  produção  de  valores 
espirituais  que  lhe  eram 
característicos,  mas  naturalmente 
subordinado  à  médium,  sem  cujo 
crescimento  mental,  fortaleza  e 

66



receptividade,  não  poderia  o  comunicante 
revelar os caracteres de si mesmo, perante 
os  assistentes.  Por  isso  mesmo, 
logicamente,  não  era  possível  isolar,  por 
completo,  a  influenciação  de  Otávia, 
vigilante. A casa física era seu templo, que 
urgia  defender  contra  qualquer  expressão 
desequilibrante,  e  nenhum  de  nós,  os 
desencarnados presentes, tinha o direito de 
exigir-lhe maior afastamento, porquanto lhe 
competia  guardar  as  suas  potências 
fisiológicas  e  preservá-las  contra  o  mal, 
perto de nós outros, ou à distância de nossa 
assistência afetiva. (60)

A  segunda  obra,  desse  autor  espiritual,  que 

aborda o tema é a Nos Domínios da Mediunidade 

(1955), da qual transcrevemos:

Quando  empresta  o  veículo  a 
entidades  dementes  ou  sofredoras, 
reclama-nos  cautela,  porquanto  quase 
sempre  deixa  o  corpo  à  mercê  dos 
comunicantes,  quando  lhe  compete  o 
dever de ajudar-nos na contenção deles, a 
fim de que o nosso tentame de fraternidade 
não lhe traga prejuízo à organização física. 
(falando do médium Antônio Carlos).

[…].

“… Entretanto,  adaptando-se  ao 

67



organismo da mulher amada que passou 
a  obsidiar,  nela  encontrou  novo 
instrumento  de  sensação,  vendo  por 
seus olhos, ouvindo por seus ouvidos, 
muitas  vezes  falando  por  sua  boca  e 
vitalizando-se  com  os  alimentos 
comuns  por  ela  utilizados.  Nessa 
simbiose vivem ambos, há quase cinco anos 
sucessivos,  contudo,  agora,  a  moça 
subnutrida  e  perturbada  acusa 
desequilíbrios orgânicos de vulto”.

[…].

“Notamos  que  Eugênia-alma  afastou-
se  do  corpo,  mantendo-se  junto  dele,  à 
distância  de  alguns  centímetros,  enquanto 
que,  amparado  pelos  amigos  que  o 
assistiam,  o  visitante sentava-se  rente, 
inclinando-se  sobre  o  equipamento 
mediúnico  ao  qual  se  justapunha,  à 
maneira de alguém a debruçar-se numa 
janela”.

[…].

Observei  que  leves  fios  brilhantes 
ligavam a fronte de Eugênia, desligada do 
veículo  físico,  ao  cérebro  da  entidade 
comunicante.

[…].

[…]  mas  Eugênia  comanda,  firme,  as 
rédeas da própria vontade,  agindo qual  se 
fosse  enfermeira  concordando  com  os 
caprichos  de  um  doente,  no  objetivo  de 

68



auxiliá-lo.  Esse  capricho,  porém,  deve  ser 
limitado,  porque,  consciente  de  todas  as 
intenções  do  companheiro  infortunado  a 
quem empresta o seu carro físico, nossa 
amiga reserva-se o direito de corrigi-lo em 
qualquer inconveniência.

[…].

“[…] nesses trabalhos, o médium nunca 
se  mantém  a  longa  distância  do 
corpo…”

[…].

Se  preciso,  a  nossa  amiga  poderá 
retomar  o  próprio  corpo  num  átimo. 
Acham-se  ambos  num  consórcio 
momentâneo, em que  o comunicante é a 
ação, mas no qual a médium personifica a 
vontade… (61)

É  interessante  que  alguma  coisa  dessas 

transcrições se assemelham à fala  do Espírito  que 

explicava  como possuía  o  corpo  físico  da  Senhora 

A…, na possessão citada na Revista Espírita.

Segundo nos parece de tudo aqui colocado, em 

se  referindo  à  médium  Eugênia,  é  apenas  uma 

confirmação do que já foi dito antes, o que nos induz 

a  aceitar,  sem  maiores  reservas,  a  incorporação 

como uma realidade no fenômeno mediúnico.

69



Mais  à  frente,  nessa  mesma  obra,  vamos 

encontrar relatos ocorridos com uma outra médium, 

Dona Celina, dos quais reproduzimos:

A médium desvencilhou-se do corpo 
físico, como alguém que se entrega a sono 
profundo,  e  conduziu  a  aura  brilhante  de 
que coroava.

[…].

A  nobre  senhora  fitou  o  desesperado 
visitante com manifesta simpatia e abriu-lhe 
os  braços,  auxiliando-o  a  senhorear  o 
veículo físico, então em sombra.

Qual se fora atraído por vigoroso ímã,  o 
sofredor  arrojou-se  sobre  a 
organização física da médium, colando-
se a ela, instintivamente.

[…].

A  mediunidade  falante  em  Celina  era 
diversa?

[…].

–  Celina  –  explicou,  bondoso  –  é 
sonâmbula perfeita.  A psicofonia, em seu 
caso, se processa sem necessidade de 
ligação da corrente nervosa do cérebro 
mediúnico à mente do hóspede que o 
ocupa.  A  espontaneidade  dela  é  tamanha 
na  cessão  de  seus  recursos  às  entidades 
necessitadas de socorro e carinho, que não 

70



tem qualquer dificuldade para desligar-
se  de  maneira  automática  do  campo 
sensório,  perdendo  provisoriamente  o 
contacto  com  os  centros  motores  da 
vida cerebral. Sua posição medianímica é 
de  extrema  passividade.  Por  isso  mesmo, 
revela-se o comunicante mais seguro de si, 
na exteriorização da própria personalidade. 
Isso,  porém,  não  indica  que  a  nossa  irmã 
deva estar  ausente ou irresponsável.  Junto 
do corpo que lhe pertence, age na condição 
de mãe generosa, auxiliando o sofredor que 
por  ela  se  exprime  qual  se  fora  frágil 
protegido  de  sua  bondade…  É  por  essa 
razão que o hóspede experimenta com rigor 
o domínio afetuoso da missionária que lhe 
dispensa amparo assistencial. (62)

Vê-se,  portanto,  a  real  incorporação  dessa 

médium,  comprovando-se  então  a  hipótese  que 

estamos estudando.

Logo na sequência, fala-se da possessão, que é 

objeto  de  estudo  num  capítulo  específico  do  livro 

citado. Vejamos:

[…]  A  psicofonia  inconsciente, 
naqueles  que  não  possuem  méritos 
morais  suficientes  à  própria  defesa, 
pode levar à possessão, sempre nociva, e 

71



que, por isso, apenas se evidencia integral 
nos  obsessos  que  se  renderam  às  forças 
vampirizantes.

[…].

Fitando  o  companheiro  encarnado  mais 
detidamente,  concluí  que  o  ataque 
epiléptico, com toda a sua sintomatologia 
clássica, surgia claramente reconhecível.

[…].

Reconhecíamos  no  moço 
incapacidade  de  qualquer  domínio 
sobre si mesmo.

Acariciando-lhe a fronte suarenta, Áulus, 
informou, compadecido:

–  É  a  possessão  completa  ou  a 
epilepsia essencial.

–  Nosso  amigo  está  inconsciente?  - 
aventurou  Hilário,  entre  a  curiosidade  e  o 
respeito.

–  Sim,  considerado  como  enfermo 
terrestre,  está  no  momento  sem 
recursos  de  ligação  com  o  cérebro 
carnal.  Todas  as  suas  células  do  córtex 
sofrem  o  bombardeio  de  emissões 
magnéticas de natureza tóxica.  Os centros 
motores  estão  desorganizados.  Todo  o 
cerebelo  está  empastado  de  fluidos 
deletérios.  As  vias  do  equilíbrio  aparecem 
completamente  perturbadas.  Pedro 
temporariamente  não  dispõe  de 
controle  para  governar-se,  nem  de 

72



memória  comum  para  marcar  a 
inquietante  ocorrência  de  que  é 
protagonista. Isso,  porém,  acontece  no 
setor  da  forma de  matéria  densa,  porque, 
em espírito, está arquivando todas as 
particularidades da situação em que se 
encontra,  de  modo  a  enriquecer  o 
patrimônio das próprias experiências. (63)

Esses  relatos  reforçam,  de  forma inequívoca, 

que  a  incorporação  é  uma  realidade  observável, 

confirmada tanto na Codificação quanto pelas obras 

complementares,  ainda  que  possa  variar  entre 

manifestações equilibradas e processos nocivos  de 

possessão.

Um ponto que complica a questão aparece no 

mesmo livro, conforme se vê nestas duas frases: “… 

precisamos considerar que a mente permanece na 

base  de  todos  os  fenômenos  mediúnicos”  e 

“Achando-se  a  mente  na  base  de  todas  as 

manifestações mediúnicas, quaisquer que sejam os 

característicos  em  que  se  expressem…”  (64)  Essa 

afirmação parece contradizer, salvo melhor juízo, os 

relatos  de  incorporação  e  obsessão  descritos  na 

obra, uma vez que nesses casos fica caracterizada a 

73



posse  do  corpo  do  médium  ou  do  obsediado, 

respectivamente.

Talvez  haja  um certo  exagero em afirmar  de 

forma absoluta que a mente está na base de todas 

as manifestações mediúnicas. Ou, quem sabe, o que 

se  quis  dizer  é  que  essa  base  seria  a  mente  do 

desencarnado  que  produz  o  fenômeno,  e  não 

necessariamente  uma  ligação  “mente  a  mente” 

entre os envolvidos.

Presumimos  que  a  ideia  do  autor  espiritual 

esteja  retificada  em outra  passagem,  onde  já  não 

coloca as coisas de forma tão abrangente:  “Vimos 

aqui  o  fenômeno  da  perfeita  assimilação  de 

correntes  mentais  que  preside  habitualmente  a 

quase todos os fatos mediúnicos”. (65) Esse “quase” 

é  decisivo,  pois  abre  espaço  para  admitir  a 

incorporação sem contrariar o restante da obra.

Em 1983,  a  União Espírita Mineira – UEM 

publicou o livreto  Mediunidade da série  Evangelho 

e Espiritismo, do qual transcrevemos:

08  –  Qual  a  condição  do  médium  na 
psicofonia consciente,  na semiconsciente e 

74



na inconsciente?

R.  –  Na psicofonia  consciente  o  Espírito 
comunicante transmite, telepaticamente, às 
vezes, à distância, as suas ideias ao médium 
que  as  retrata  com  as  suas  próprias 
palavras.  Na  semiconsciente,  o  Espírito 
comunicante,  através  do  perispírito  do 
médium,  entra  em  contato  com  este, 
atuando  sobre  o  campo  da  fala  e  outros 
centros motores. Na inconsciente, afasta-
se o Espírito do médium do seu próprio 
corpo, que mais livremente é utilizado 
pelo  comunicante.  Quando  há  inteira 
confiança entre ambos, é como se o médium 
entregasse  um  instrumento  valioso  nas 
mãos de um artista emérito que o valoriza. 
Se o comunicante é rebelde ou perverso, o 
médium, embora afastado, age na condição 
de  um  enfermeiro  vigilante  a  controlar  o 
doente. (66)

Embora  não  saibamos  qual  seja  a  posição 

oficial  da  UEM,  a  resposta  sugere  claramente  o 

afastamento do Espírito do médium do seu próprio 

corpo, que passa a ser utilizado pelo comunicante. 

Salvo  melhor  juízo,  trata-se  de  uma  descrição 

compatível com o  fenômeno da incorporação física.

Em 25 de junho de 1995, foi realização do 2º 

75



Encontro Espírita sobra a mediunidade, com o tema 

“A mediunidade de incorporação”, patrocinado pelo 

Centro Espírita Léon Denis, sediado na cidade do Rio 

de  Janeiro  (RJ).  Na  apostila  “A  mediunidade  de 

incorporação”  estão  desenvolvidos  os  argumentos 

favoráveis à tese (67).

Para  ampliar  a  análise,  buscamos  também a 

opinião dos membros do GAE – Grupo de Apologética 

Espírita (68). Das oito respostas recebidas, seis (75%) 

foram favoráveis à possibilidade de incorporação.

Observamos que, muitas vezes, a experiência 

pessoal  norteia  nossa  opinião;  por  isso 

transcrevemos  aqui  a  que  nos  deu  Maurício  C. 

Pimenta, um dos membros:

Oi, Paulo

Minha opinião é de um leigo que não fez 
nenhum estudo especializado sobre o tema. 
Meu pressuposto seria o de que o cérebro 
comanda  tudo,  ou  melhor,  o  espírito 
(através  do  perispírito)  comanda  tudo  a 
partir  do  cérebro,  que  é  seu  instrumento. 
Quando penso em mim mesmo, a impressão 
que  tenho  é  que  a  sede  de  minha 
consciência  estaria  alojada 

76



temporariamente  no  meu  cérebro,  muito 
provavelmente  ligado  à  parte  interna  da 
nuca (quem sabe na glândula pineal…). É o 
que eu sinto no estado normal. Já no estado 
de desdobramento, percebo que essa sede 
de consciência se desloca para fora do meu 
corpo  e  aumentando  consideravelmente  o 
nível de percepção, a ponto de pensar estar 
numa  espécie  de  universo  paralelo 
independente  do  atual.  Tomando  essas 
percepções como base, minha suposição é a 
de  que  numa  incorporação  ocorra  uma 
tomada dessa região do cérebro, ainda que 
temporariamente.  Para  isso,  o  incorporar 
seria  necessariamente  um  alojar  de  outra 
consciência nessa parte do cérebro, de onde 
seja  possível  controlar  o  corpo  físico.  Isto 
seria diferente de apenas ficar “ao lado de”, 
enviando  sugestões  e  permitindo  que  o 
próprio  espírito  que  ali  comanda  cumpra 
essas  sugestões,  a  nível  consciente  ou 
inconsciente  (pensando  que  elas  venham 
dele  mesmo),  o  que  chamaríamos  de 
mediunidade intuitiva.

Em resumo, numa incorporação o espírito 
se alojaria temporariamente nessa parte do 
cérebro e daí assumiria o controle do corpo.

Abraços,

Maurício C. P.

Até  que  nos  surja  uma  mais  consistente, 

77



concordamos  com  as  colocações  do  colega,  que 

traduzem de forma simples e lógica a hipótese da 

incorporação.

Não  poderíamos  deixar  de  citar  uma 

informação que confirma o que dissemos no início 

desse ebook sobre a relação do termo incorporação 

com  a  Umbanda.  Transcrevemos  da  obra 

Fundamentação  da  Ciência  Espírita (2003),  de 

autoria do prof. Carlos Friedrich Loeffler (?- ):

Nos  últimos  anos,  houve  algum 
esforço de certos núcleos diretores do 
movimento espírita, no sentido de fazer 
uma  “limpeza”  no  vocabulário 
largamente usado pelos profitentes da 
doutrina  espírita.  Resolveu-se  banir  o 
termo  “incorporação”  por  achá-lo 
incorreto  e  repleto  de  influências 
umbandistas.  Promoveu-se  sua 
substituição pelo termo psicofonia.

É  interessante  o  exame  desta  questão. 
Antes  de  qualquer  coisa,  o  termo 
incorporação  não  foi  criado  por 
umbandistas, pois estes não têm nenhuma 
preocupação  doutrinária,  embora  nos 
últimos anos tenha surgido alguma literatura 
unificadora.  O  termo  foi  cunhado  por 
espíritas. É  encontrado  naturalmente  nas 

78



obras  de  Léon  Denis,  Gabriel  Delanne  e 
muitos  outros  vultos  proeminentes.  Obras 
mediúnicas,  como  as  do  espírito  Manoel 
Philomeno  de  Miranda,  na  psicografia  de 
Divaldo P. Franco, usam o termo. […] (69)

Isso confirma nossa suspeita: o termo deixou 

de ser usado não por razões doutrinárias, mas por 

puro preconceito, o que consideramos lamentável.

A  divergência  de  opiniões,  entre  os  vários 

autores  espíritas  é  evidente:  muitos  rejeitam  a 

incorporação,  enquanto  alguns  a  defendem.  Essa 

mesma  diversidade  também  se  observa  entre  os 

próprios Espíritos comunicantes, é preciso ressaltar.

Deixamos  propositalmente  para  o  final  deste 

capítulo  a  opinião  do  jornalista  José  Herculano 

Pires (1914-1979), pois nos pareceu muito singular. 

Analisando  sua  obra  em  que  trata  da  vida  do 

médium  José  Pedro  de  Freitas  (1921-1971),  mais 

conhecido como Zé Arigó, percebemos a existência 

de um conflito com o que afirmou em outra obra, a 

qual merece destaque.

Do capítulo “II – A mediunidade de Arigó”, de 

Arigó:  Vida,  Mediunidade  e  Martírio  (1963) 

79



transcrevemos o seguinte trecho:

Essas  variações  de  graus  da 
manifestação  mediúnica  aturdem  os  que 
não  estão  familiarizados  com  o  problema. 
Alguns  levantam  suspeitas:  “Estive  com 
Arigó mas ele receitou por ele mesmo, não 
estava incorporado”. Isso nunca se verifica. 
Arigó é incapaz de receitar por ele mesmo. 
Tem o mais profundo respeito pelo seu guia 
espiritual.  Só  receita  quando  influenciado 
por  ele,  obedecendo  às  suas  ordens.  No 
caso  de  operações  a  incorporação  é 
evidente, como acentuou o Dr. Laidlaw, de 
New York, num documento que publicamos 
adiante.  Sua  técnica  operatória,  que  não 
segue  as  normas  cirúrgicas  habituais,  é 
realizada  com  estranha  segurança  e 
admirável perícia. A anestesia do paciente é 
completa,  sem  que  nada  no  ambiente 
demonstre  a  existência  de  fatores  ou 
condições anestésicas.  A assepsia também 
se  realiza  de  maneira  invisível,  mas  com 
precisão rigorosa. O fato espírita se impõe 
maciçamente,  com  evidência  esmagadora. 
Fritz,  eufórico,  descobre  os  médicos  que 
anonimamente  entraram  no  recinto  e  faz 
questão de que venham assistir de perto o 
seu  trabalho.  Convida-os  a  participar  das 
operações.  Discute com eles os  problemas 
do momento. Muitas vezes, antes de operar, 
força-os  a  diagnosticar  e  concorda  ou 
discorda dos diagnósticos.

80



O caso mediúnico de Arigó se define 
como de incorporação mediúnica. Mas a 
incorporação  é  apenas  o  pivô de  uma 
constelação  de  efeitos  que  se 
desencadeiam: a ação anestésica e a ação 
asséptica se realizam através da expansão 
de  energias  psicossomáticas  do  médium, 
sob a influência de entidades espirituais (os 
agentes-espirituais de que falava Geley); os 
efeitos-físicos (retenção do fluxo sanguíneo, 
desligamento de aderências internas, como 
no  caso  do  lipoma  do  Dr.  Puharich)  e  o 
aporte  ou  a  materialização  de  objetos  e 
líquidos (como o caso do algodão seco que o 
médium ergue no ar  e  volta  embebido de 
líquidos  estranhos,  de  efeito  curador,  caso 
ocorrido  com  Chico  Xavier,  o  famoso 
médium de Uberaba, a quem Arigó atenuou 
as dores oculares por esse processo). Além 
desses efeitos materiais, verificam-se ainda 
os  efeitos  intelectuais  da  xenoglossia  ou 
mediunidade  poliglota,  de  percepção  à 
distância  com  telediagnose.  Também  as 
curas à distância têm se verificado,  o que 
mostra  a  possibilidade  da  telecinesia, 
fenômeno  de  ação  à  distância  estudado 
amplamente  pela  Metapsíquica  mas  ainda 
em  fase  de  investigação  rudimentar  pela 
Parapsicologia.  As  operações  simpatéticas, 
sem  ação  física  do  médium,  sem  cortes 
cirúrgicos, tornam-se possíveis diante disso.

[…].

No  que  dissemos  acima  sobre  a 

81



mediunidade de incorporação, como pivô do 
complexo  mediúnico  de  Arigó,  devemos 
acrescentar uma observação, referente aos 
casos de materialização.  Há um momento 
em  que  a  incorporação  deixa  de 
funcionar  como  pivô.  Um  momento 
raro,  só  de  quando  em  quando 
verificado, em circunstâncias especiais, 
mas que não pode ser posto de lado na 
apreciação da mediunidade de Arigó. É 
o momento em que o Dr. Fritz se materializa. 
Não se trata de materializações parciais ou 
de transportes de líquidos. Trata-se do fato 
dramático,  tantas  vezes  demonstrado  nas 
grandes experiências  da Metapsíquica mas 
teimosamente rejeitado pelos negativistas: o 
fato da materialização total de um indivíduo 
humano,  como se  verificou  com a  própria 
mãe de Cesare Lombroso, na sua presença, 
através  da  mediunidade  maravilhosa, 
exaltada  e  difamada  de  Eusápia  Paladino. 
Fritz  tem  se  materializado  em  algumas 
oportunidades,  atestadas  pelos  íntimos  de 
Arigó, pelas pessoas que partilham mais de 
perto dos seus exaustivos trabalhos.

Nesses  momentos  Arigó  cai  em  transe 
mediúnico,  perde a consciência  do que 
se passa em seu redor. Aliás, a perda 
de consciência se verifica também nas 
incorporações  para  operações.  Esse 
fenômeno,  comum  aos  dois  estados  de 
transe:  o  de  incorporação  e  o  de 
materialização,  mostra  que  esses  dois 

82



estados são autônomos.  Quando se dá a 
materialização,  Fritz  não  está  nem 
poderia estar incorporado. Ele age sobre 
o  médium,  auxiliado  pela  sua  equipe  de 
trabalho espiritual, provocando a emanação 
do  ectoplasma  e  o  desdobramento  do 
médium. A seguir, servindo-se da afinidade 
psíquica com o duplo mediúnico, estabelece 
as  ligações  vibratórias  necessárias  e 
reveste-se da matéria  ectoplásmica.  Torna-
se então visível e palpável. Objetiva-se. (70)

A  nosso  ver,  sem  maiores  dificuldades, 

Herculano Pires aceita a incorporação para o caso da 

mediunidade de Zé Arigó.

Entretanto,  na  obra  Mediunidade  (Vida  e 

Comunicação) publicada  em 1978  –  quinze  anos 

depois  da  anterior  –,  demonstra  não  aceitá-la.  Do 

capítulo  “V  –  O  ato  mediúnico”,  transcrevemos  o 

primeiro parágrafo:

O ato mediúnico é o momento em que o 
espírito comunicante e o médium se fundem 
na unidade psico-afetiva da comunicação. O 
espírito  aproxima-se  do  médium  e  o 
envolve nas suas vibrações espirituais. 
Essas  vibrações  irradiam-se  do  seu  corpo 
espiritual  atingindo  o  corpo  espiritual  do 

83



médium.  A  esse  toque  vibratório, 
semelhante  ao  de  um  brando  choque 
elétrico,  reage  o  perispírito  do  médium. 
Realiza-se  a  fusão  fluídica.  Há  uma 
simultânea  alteração  no  psiquismo  de 
ambos.  Cada  um  assimila  um  pouco  do 
outro.  Uma  percepção  visual  desse 
momento  comove  o  vidente  que  tem  a 
ventura  de  captá-la.  As  irradiações 
perispirituais projetam sobre o rosto do 
médium  a  máscara  transparente  do 
espírito.  Compreende-se  então  o  sentido 
profundo da palavra intermúndio. Ali estão, 
fundidos  e  ao  mesmo  tempo  distintos,  o 
semblante radioso do espírito e o semblante 
humano do médium, iluminado pelo suave 
clarão  da  realidade  espiritual. Essa 
superposição de planos dá aos videntes 
a  impressão  de  que  o  espírito 
comunicante se incorpora no médium. 
Daí  a  errônea  denominação  de 
incorporação  para  as  manifestações 
orais.  O  que  se  dá  não  é  uma 
incorporação, mas uma interpenetração 
psíquica, como a da luz atravessando uma 
vidraça. Ligados os centros vitais de ambos, 
o  espírito  se  manifesta  emocionado, 
reintegrando-se  nas  sensações  da  vida 
terrena,  sem  sentir  o  peso  da  carne.  O 
médium, por sua vez, experimenta a leveza 
do espírito, sem perder a consciência de sua 
natureza carnal, e fala ao sopro do espírito, 
como  um  intérprete  que  não  se  dá  ao 
trabalho da tradução. (71)

84



A tese levantada por Herculano Pires, na qual 

nega a incorporação,  revela-se curiosa.  Entretanto, 

por não citar nenhuma fonte, entendemos tratar-se 

apenas uma opinião pessoal, que conflita com a sua 

percepção  na  obra  anterior.  Consideramos  esse 

ponto um conflito, pois é mais comum que alguém 

inicialmente  não  aceite  a  incorporação  e,  depois, 

passe a aceitá-la, do que o contrário.

85



Conclusão

Ao  analisarmos  o  percurso  histórico  do 

Espiritismo no Brasil, percebemos que nos primeiros 

tempos  o  vocábulo  incorporação era  comumente 

utilizado  para  designar  o  fenômeno  da  psicofonia. 

Como  esse  mesmo  termo  era  empregado  pelos 

umbandistas  para  se  referirem aos  seus  médiuns, 

isso  gerou  certo  incômodo  entre  os  chamados 

“kardecistas”  –  tão  forte  que levou à  tentativa  de 

expurgá-lo,  numa  busca  por  preservar  o  que 

consideravam  o  “puro”  Espiritismo,  evitando 

qualquer associação com a Umbanda.

É  importante  destacar  que  não  fazemos 

nenhuma  distinção  depreciativa  entre  os  que 

seguem  essa  ou  aquela  vertente  espiritualista. 

Registramos isso para evitar  acusações infundadas 

de  preconceito.  O  fato  de  diferentes  tradições 

espirituais  utilizarem  termos  semelhantes  não 

significa  que  sejam  idênticas  em  essência.  Cada 

segmento espiritualista age conforme seus princípios 

86



e compreensões, e todos merecem respeito.

Para ampliar a reflexão, lembramos também o 

livro Possessão Espiritual, de Edith Fiore, doutora em 

Psicologia pela Universidade de Miami. Nele, a autora 

narra  experiências  realizadas  com  seus  pacientes 

submetendo-os a hipnose e defende a hipótese da 

possessão – no sentido literal –, informando que 70% 

dos mais de quinhentos pacientes estudados em sua 

pesquisa apresentavam esse quadro (72).

Em experiência  pessoal,  acompanhamos uma 

jovem  que  relatava  se  sentir  compelida  por  uma 

força alheia à sua vontade, levando-a a tentativas de 

suicídio.

Na  última,  acabou por  pular  de  uma laje  de 

uma casa. Fomos visitá-la no hospital. Ela nos contou 

que não era a primeira vez: anteriormente, por duas 

vezes, havia tentado tirar a própria vida cortando os 

próprios pulsos.

Esse  caso  nos  parece  ilustrar  mais 

adequadamente  a  hipótese  da possessão física  do 

que a explicação do “mente a mente” – contrária à 

incorporação.  A  jovem,  embora  pressionada  pelo 

87



Espírito, permanecia em plena consciência de si, mas 

incapaz de controlar  o  próprio  corpo.  A  explicação 

mais plausível é que seu Espírito tenha se afastado 

momentaneament6e  do  corpo,  mantendo  na 

dimensão espiritual sua lucidez, o que lhe permitiu, 

de algum modo, trazer à memória física o ocorrido.

Concluímos,  portanto,  que  embora  existam 

casos em que a comunicação “mente a mente” se 

aplica de forma adequada, há também situações em 

que  a  incorporação  física  se  apresenta  como 

realidade concreta, confirmada por relatos, estudos e 

experiências práticas.

88



Referências bibliográficas

ANDRADE, H. G. Espírito, Perispírito e Alma : Ensaio 
sobre o Modelo Organizador Biológico. São Paulo: 
Pensamento, 2002.

BOZZANO, E. A Morte e os Seus Mistérios. Rio de 
Janeiro: Editora Eco, s/d.

CENTRO ESPÍRITA LUZ ETERNA. COEM – Centro de 
Orientação e Educação Mediúnica (apostila). 
Curitiba (PF), 2017.

CERVIÑO, J. Além do Inconsciente. Rio de Janeiro: FEB, 
1996.

DELANNE, G. As Aparições Materializadas dos Vivos 
e dos Mortos, Tomo I: Os Fantasmas dos Vivos. 
Limeira (SP): Editora do Conhecimento, 2023.

DELANNE, G. O Fenômeno Espírita. Rio de Janeiro: FEB, 
1977.

DENIS, L. No Invisível. Rio de Janeiro: FEB, 1987.

FIORE, E. Possessão Espiritual. São Paulo: Pensamento, 
1990.

GIBIER, P. O Espiritismo (Faquirismo Ocidental). Rio 
de Janeiro: FEB, 1990.

GELEY, G. Resumo da Doutrina Espírita. São Paulo: 
Lake, 2009.

89



KARDEC, A. O Livro dos Espíritos. Rio de Janeiro: FEB, 
2007a.

KARDEC, A. O Livro dos Médiuns. Rio de Janeiro: FEB, 
2007b.

KARDEC, A. A Gênese. Brasília: FEB, 2013.

KARDEC, A. Revista Espírita 1863. Araras, SP: IDE, 
2000.

KARDEC, A. Revista Espírita 1866. Araras, SP: IDE, 
1993.

KARDEC, A. Revista Espírita 1869. Araras, SP: IDE, 
2001.

LOEFFLER, C. F. Fundamentação da Ciência Espírita. 
Niterói, RJ: Lachâtre, 2003.

LOMBROSO, C. Hipnotismo e Mediunidade. Rio de 
Janeiro: FEB, 1999.

PIRES, J. H. Arigó: Vida, Mediunidade e Martírio. 
Edição Digitalizada: Portal Luz Espírita; Autores 
Espíritas Clássicos, 2020.

PIRES, J. H. Mediunidade (Vida e Comunicação). São 
Paulo: Edicel, 1987;

RICHET, C. Tratado de Metapsíquica – Tomo I. São 
Paulo: Lake, 2008.

SCHUTEL, C. Médiuns e Mediunidades. Matão, SP: O 
Clarim, 1984.

TEIXEIRA, J. R. Desafios da Mediunidade. Niterói, RJ: 
Fráter, 2012.

UEM – União Espírita Mineira. Mediunidade. Belo 
Horizonte: UEM, 1983.

90



XAVIER, F. C. Missionários da Luz. Rio de Janeiro: FEB, 
1986.

XAVIER, F. C. Nos Domínios da Mediunidade. Rio de 
Janeiro: FEB, 1987.

Imagem

CAPA: Montagem da capa editada por Elkeane Aragão 
@Elkefiz, usando ilustrações geradas por IA em 
Microsoft Copilot. Acesso em: 9 nov. 2025.

Internet

CELD, A mediunidade de incorporação, disponível em: 
https://pt.scribd.com/document/619288343/A-
Mediunidade-de-Incorporacao-Centro-Espirita-Leon-
Denis. Acesso em: 03 jan. 2025.

FEB, Jayme Cerviño, disponível em: 
https://www.febeditora.com.br/custom.asp?
arq=autores/JaymeCervino.html. Acesso em: 30 dez. 
2025.

FRANCO, D. P. Programa Transição 001 – Mediunidade. 
Out/2008, disponível em: 
http://programatransicao.tv.br/divaldo-pereira-franco/p
rograma-transicao-001-mediunidade-
video_5955d7952.html, acesso em 11.01.2013, às 
07:22hs.

MUNDO ESPÍRITA (FEP), Divaldo Franco e Raul Teixeira, 
disponível em: https://www.mundoespirita.com.br/wp-
content/uploads/2018/10/Divaldo-e-Raul-R.jpg-
SITE.jpg. Acesso em: 16 nov. 2025.

91



MÚSICA SACRA E ADORAÇÃO, Fisiologia da voz, link: 
https://musicaeadoracao.com.br/wp-content/uploads/2
012/07/aparelho_fonador.jpg. Acesso em: Acesso em: 
17 abr. 2024.

PORTAL DO ESPÍRITO, Incorporação, disponível em: 
http://portalespirito.com/doutrina/letra-i.htm. Acesso 
em: 23 jun. 2008.

PORTAL DO ESPÍRITO, Possessão, disponível em: 
http://www.espirito.org.br/portal/perguntas/prg-004.ht
ml. Acesso em: 23 jun. 2008.

SILVA NETO SOBRINHO, P. Mediunidade: a base é o 
médium “receber e transmitir”?, disponível em: 
https://paulosnetos.net/article/mediunidade-a-base-e-
o-medium-receber-e-transmitir. Acesso em: 25 nov. 
2025.

SILVA NETO SOBRINHO, P. Possessão: Espíritos possuindo 
fisicamente os encarnados, disponível em: 
https://paulosnetos.net/article/possessao-espiritos-
possuindo-fisicamente-os-encarnados-ebook. Acesso 
em: 25 nov. 2025.

SILVA NETO SOBRINHO, P. Sr. Morin, médium de 
incorporação na Sociedade Espírita de Paris, disponível 
em: https://paulosnetos.net/article/sr-morin-medium-
de-incorporacao-na-sociedade-espirita-de-paris. 
Acesso em: 25 nov. 2025.

(Esse texto, na versão original, com o título “Incorporação 
por Espíritos”, foi publicado, em três partes, pela Mythos 
Editora na revista Espiritismo & Ciência, nas seguintes 
edições:  nº  70  de  maio/2009,  p.  6-10;  nº  71  de 
junho/2009, p. 14-18 e nº 72 de julho/2009, p. 6-9).

92



Dados biográficos do autor

Paulo  da  Silva  Neto  Sobrinho  é 
natural  de Guanhães,  MG.  Formado em 
Ciências  Contábeis  e  Administração  de 
Empresas  pela  Universidade  Católica 
(PUC-MG).  Aposentou-se como Fiscal  de 
Tributos  pela  Secretaria  de  Estado  da 
Fazenda  de  Minas  Gerais.  Ingressou  no 
movimento Espírita em Julho/87.

Participa  do  GAE –  Grupo  de  Apologética  Espírita 
(https://apologiaespirita.com.br/),  desde  o  ano  de  2004, 
quando de sua fundação.

Escreveu vários artigos e ebooks que estão publicados 
em  seu  site  Paulo  Neto (https://paulosnetos.net)  e  em 
outros  sites  Espíritas  na  Web,  entre  eles,  EVOC 
(https://www.oconsolador.com.br/editora/ordem_autor.htm).

Livros publicados por Editoras:

a) impressos: 1) A Bíblia à Moda da Casa; 2) Alma dos 
Animais: Estágio Anterior da Alma Humana?; 3) Espiritismo, 
Princípios, Práticas e Provas; 4)  Os Espíritos Comunicam-se 
na Igreja Católica; 5) As Colônias Espirituais e a Codificação; 
6)  Kardec & Chico:  2  Missionários.  Vol.  I; 7)  Espiritismo e 
Aborto; 8) Chico Xavier: Uma Alma Feminina e 9) Perispírito: 
Provas Científicas de Ser o Molde do Corpo Físico.

b) digitais: 1) Kardec & Chico: 2 Missionários. Vol. II, 2) 
Kardec  &  Chico:  2  Missionários.  Vol.  III; 3)  Racismo  em 

93



Kardec?; 4)  Espírito  de  Verdade,  Quem  Seria  Ele?;  5)  A 
Reencarnação Tá na Bíblia; 6)  Manifestações de Espírito de 
Pessoa  Viva  (Em  Que  Condições  Elas  Acontecem); 7) 
Homossexualidade,  Kardec  Já  Falava  Sobre  Isso; 8)  Os 
Nomes  dos  Títulos  dos  Evangelhos  Designam  os  Seus 
Autores?; 9)  Apocalipse: Autoria, Advento e a Identificação 
da Besta; 10)  Chico Xavier e Francisco de Assis  Seriam o 
Mesmo  Espírito?; 11)  A  Mulher  na  Bíblia; 12)  Todos  Nós 
Somos Médiuns?; 13) Os Seres do Invisível e as Provas Ainda 
Recusadas Pelos Cientistas; 14) O Perispírito e as Polêmicas 
a Seu Respeito; 15) Allan Kardec e a lógica da reencarnação; 
16)  O  Fim  dos  Tempos  Está  Próximo?; 17) Obsessão, 
Processo de Cura de Casos  Graves; 18)  Umbral,  Há Base 
Doutrinária Para Sustentá-lo?; 19)  A Aura e os Chakras no 
Espiritismo; 20) Os Quatro Evangelhos, Obra Publicada por 
Roustaing, Seria a Revelação da Revelação?; 21) Espiritismo: 
Religião  Sem  Dúvida; 22)  Allan  Kardec  e  Suas 
Reencarnações; 23) Médiuns São Somente os Que Sentem a 
Influência dos Espíritos?; 24)  EQM: Prova da Sobrevivência 
da Alma; 25) A Perturbação Durante a Vida Intrauterina; 26) 
Os  Animais:  Percepções,  Manifestações  e  Evolução; 27) 
Reencarnação e as Pesquisas Científicas; 28)  Reuniões de 
Desobsessão  (Momento  de  Acolher  Espíritos  em 
Desarmonia); 29) Haveria Fetos Sem Espírito?; 30) Trindade: 
O Mistério Imposto Por Um Leigo e Anuído Pelos Teólogos; 
31)  Herculano  Pires  Diante  da  Revista  Espírita; 32)  Allan 
Kardec: sua mediunidade e os fenômenos que protagonizou 
e  33)  A  pesquisa  de  Ernesto  Bozzano  confirma  e 
complementa a Codificação Espírita.

Belo Horizonte, MG.

e-mail: paulosnetos@gmail.com

94



1 SILVA NETO SOBRINHO, Mediunidade: a base é o médium 
“receber e transmitir”?, disponível em: 
https://paulosnetos.net/article/mediunidade-a-base-e-o-
medium-receber-e-transmitir

2 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 120.

3 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 57.

4 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 184.

5 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 174.

6 DELANNE, As Aparições Materializadas dos Vivos e dos 
Mortos – Tomo I: Os fantasmas dos vivos, p. 262.

7 O Consolador – Vocabulário, Incorporação, disponível em: 
https://www.oconsolador.com.br/linkfixo/vocabulario/princ
ipal.html#-%20I%20-

8 CENTRO ESPÍRITA LUZ ETERNA, COEM – Centro de 
Orientação e Educação Mediúnica (apostila), p. 165.

9 KARDEC, O Livro dos Espíritos, p. 233.

10 KARDEC, O Livro dos Espíritos, p. 234.

11 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 262.

12 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 172.

13 SILVA NETO SOBRINHO, Possessão: Espíritos possuindo 
fisicamente os encarnados, disponível em: 
https://paulosnetos.net/article/possessao-espiritos-
possuindo-fisicamente-os-encarnados-ebook

14 KARDEC, A Gênese, p. 255-256.

15 KARDEC, A Gênese, p. 260.

16 KARDEC, A Gênese, p. 260-261.

95



17 SILVA NETO SOBRINHO, Sr. Morin, médium de 
incorporação na Sociedade Espírita de Paris, link: 
https://paulosnetos.net/article/sr-morin-medium-de-
incorporacao-na-sociedade-espirita-de-paris

18 KARDEC, Revista Espírita 1869, p. 49-50.

19 KARDEC, O Livro dos Espíritos, p. 216-217.

20 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 178.

21 Letargia:  Estado de inconsciência que se assemelha ao 
sono profundo. (Dicio, link: dicio.com.br/letargia)

22 Ver item 173 de O Livro dos Médiuns, que narra o caso de 
um jovem que era assistido por um espírito designado de 
“anjo doutor” (p. 179).

23 Nossa dedução deste trecho do item 172 de O Livro dos 
Médiuns: “[…] Mas o Espírito que se comunica com um 
médium  comum  também  pode  fazê-lo  com  um 
sonâmbulo;  aliás,  o  estado  de  emancipação  da  alma 
provocada  pelo  sonambulismo  facilita  essa 
comunicação.” (p. 179)

24 KARDEC, O Livro dos Espíritos, p. 233.

25 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 122.

26 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 262.

27 PORTAL DO ESPÍRITO, Perguntas, disponível em: 
http://www.espirito.org.br/portal/perguntas/prg-004.html

28 MUNDO ESPÍRITA (FEP), Divaldo Franco e Raul Teixeira, 
disponível em: https://www.mundoespirita.com.br/wp-
content/uploads/2018/10/Divaldo-e-Raul-R.jpg-SITE.jpg

29 TEIXEIRA, Desafios da Mediunidade, p. 47.

30 MUNDO ESPÍRITA (FEP), Divaldo Franco e Raul Teixeira, 
disponível em: https://www.mundoespirita.com.br/wp-
content/uploads/2018/10/Divaldo-e-Raul-R.jpg-SITE.jpg

96



31 FRANCO, Programa Transição 001 – Mediunidade. 
Out/2008, disponível em: 
http://programatransicao.tv.br/divaldo-pereira-franco/pro
grama-transicao-001-mediunidade-
video_5955d7952.html, trecho 19’ 20’’ a 20’ 25’’.

32 FEB, Jayme Cerviño, disponível em: 
https://www.febeditora.com.br/custom.asp?arq=autores/J
aymeCervino.html

33 CERVIÑO, Além do Inconsciente, p. 131.

34 SILVA NETO SOBRINHO, Mediunidade: a base é o médium 
“receber e transmitir”?, disponível em: 
https://paulosnetos.net/article/mediunidade-a-base-e-o-
medium-receber-e-transmitir

35 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 19.

36 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 159.

37 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 167.

38 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 184.

39 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 174-175.

40 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 184.

41 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 193-194.

42 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 226-227.

43 KARDEC, A Gênese, p. 223.

44 KARDEC, A Gênese, p. 255-256.

45 É  bom  esclarecer  que  isso  não  é  um  procedimento 
padrão que ocorre em todas as casas de Umbandas.

46 RICHET, Tratado de Metapsíquica, p. 312.

47 GIBIER, O Espiritismo (Faquirismo Ocidental), p. 117.

48 DELANNE, O Fenômeno Espírita, p. 105.

97



49 GELEY, Resumo da Doutrina Espírita, p. 54-55.

50 DENIS, No Invisível, p. 31.

51 DENIS, No Invisível, p. 249.

52 DENIS, No Invisível, p. 252-254.

53 DENIS, No Invisível, p. 268.

54 DENIS, No Invisível, p. 269.

55 DENIS, No Invisível, p. 272.

56 SCHUTEL, Médiuns e Mediunidades, p. 37.

57 BOZZANO, A Morte e os Seus Mistérios, p. 13-14.

58 MÚSICA SACRA E ADORAÇÃO, Fisiologia da voz, link: 
https://musicaeadoracao.com.br/wp-content/uploads/201
2/07/aparelho_fonador.jpg

59 ANDRADE, Espírito, Perispírito e Alma, p. 121-124.

60 XAVIER, Missionários da Luz, p. 260-277, passim.

61 XAVIER, Nos Domínios da Mediunidade, p. 28-56, passim.

62 XAVIER, Nos Domínios da Mediunidade, p. 69-74, passim.

63 XAVIER, Nos Domínios da Mediunidade, p 75-80, passim.

64 XAVIER, Nos Domínio da Mediunidade, p. 15 e 18, 
respectivamente

65 XAVIER, Nos Domínio da Mediunidade, p. 49.

66 UEM, Mediunidade, p. 52.

67 CELD, A mediunidade de incorporação, disponível em: 
https://pt.scribd.com/document/619288343/A-
Mediunidade-de-Incorporacao-Centro-Espirita-Leon-Denis

68 Link: www.apologiaespirita.org

69 LOEFFLER, Fundamentação da Ciência Espírita, p. 274.

70 PIRES, Arigó: Vida, Mediunidade e Martírio, p. 31-36.

98



71 PIRES, Mediunidade (Vida e Comunicação), p. 37.

72 FIORE, Possessão Espiritual, p. 15.

99


	Prefácio
	Introdução
	O que geralmente se pensa sobre o assunto
	E na Codificação o que podemos encontrar?
	O que dizem alguns autores consagrados?
	Conclusão
	Referências bibliográficas
	Dados biográficos do autor

