


Reuniões deReuniões de  
desobsessãodesobsessão

(Momento de acolher Espíritos em desarmonia)

(Versão 30)

“E alguns judeus, exorcistas ambulantes, 
tentavam  invocar  o  nome  do  Senhor 
Jesus  sobre  os  possessos  de  espíritos 
malignos, […].” (Atos 19,13)

Paulo Neto

(mos)



Copyright 2021 by

Paulo da Silva Neto Sobrinho (Paulo Neto)

Belo Horizonte, MG.

Capa:

https://images.wsj.net/im-654774/?
width=700&size=1.5&pixel_ratio=1.5

Revisão:

Artur Felipe Ferreira

Hugo Alvarenga Novaes

Júlio César Moreira da Silva

Kátia Vilela

Diagramação:

Paulo Neto

site: https://paulosnetos.net

e-mail: paulosnetos@gmail.com

Belo Horizonte, maio/2021.

https://paulosnetos.net/


Agradecimentos

Não podemos deixar de registrar a nossa 

eterna gratidão aos amigos

Artur Felipe Ferreira

Astolfo Olegário de Oliveira Filho

Hugo Alvarenga Novaes

Júlio César Moreira da Silva

Kátia Vilela

Thiago Toscano Ferrari

pelo incentivo e sugestões ao presente ebook.



Sumário

Prefácio.............................................................................5

1. Introdução..................................................................10

2. As reuniões na época da Codificação.........................15

3. Nas obras da Codificação Espírita..............................18

4. Além do diálogo com os Espíritos obsessores, teria 
algo mais a se fazer a favor do paciente?..................48

5. Alcoolismo como efeito de obsessão.........................64

6. Condições ideais de uma reunião mediúnica.............69

7. Afinal, pode-se ou não evocar os mortos?...............175

8. E quanto aos guias poder-se-ia evocá-los para os 
consultar?.................................................................200

9. Alguns Espíritos seriam constrangidos a comparecer 
em uma reunião?.....................................................212

10. Como se deve tratar os Espíritos manifestantes?..229

11. A função da música................................................246

12. Poder-se-ia, pois, considerar a pessoa obsidiada um 
médium?...................................................................257

13. Conclusão...............................................................265

Referências bibliográficas.............................................268

Dados biográficos do autor..........................................275



Prefácio

É  de  conhecimento  entre  nós,  espíritas,  o 

incessante  intercâmbio  entre  encarnados  e 

desencarnados.

Embora habitem dimensões diferentes, “vivos” 

e  “mortos”  continuam ligados  por  laços  invisíveis, 

mas não menos poderosos,  por meio dos quais se 

põem  em  comunicação.  Tal  comunicação,  não 

obstante  na  maioria  das  vezes  imperceptível  aos 

sentidos  mais  grosseiros,  sempre  se  deu,  desde  o 

surgimento da raça humana no planeta.

Através da mediunidade, faculdade inerente ao 

homem,  os  habitantes  desses  dois  mundos  se 

puseram  em  contato  de  maneira  mais  direta, 

podendo  revelar,  mesmo  que  timidamente,  as 

realidades do além-túmulo.

Durante  milênios,  contudo,  a  fenomenologia 

mediúnica padeceu com a ideia do maravilhoso e do 

sobrenatural, eivada de misticismos e superstições, 

5



oriundos  do  profundo  atraso  intelecto-moral  da 

humanidade. Os abusos cometidos fizeram com que 

legisladores locais optassem, inclusive, por proibir o 

intercâmbio,  embora  reconhecessem  a  veracidade 

do fenômeno.

Homens e mulheres, ao tempo de Moisés, por 

exemplo,  costumavam  recorrer  aos  Espíritos  por 

meio  das  chamadas pitonisas,  buscando conselhos 

sobre os mais ínfimos problemas cotidianos. Desse 

modo,  o  austero  líder  é  forçado  a  proibir  a 

comunicação  com  os  Espíritos  em  sua  época.  Do 

mesmo modo, os gregos, assim como os romanos, 

egípcios,  hindus,  caldeus,  chineses  e  persas, 

reconheciam  a  possibilidade  de  contato  com  os 

desencarnados.

Mais  tarde,  ainda  devido  à  ignorância  e  ao 

apego a poderes temporais, as religiões dogmáticas 

cristãs lançaram seus anátemas à comunicação com 

os Espíritos, agora vistos como seres demoníacos e 

voltados unicamente ao mal. Segundo eles, os ditos 

“mortos”  não  teriam  condições  de  se  porem  em 

contato conosco por já habitarem o céu ou o inferno, 

suas derradeiras e definitivas moradas.

6



A espiritualidade superior, contudo, aguardou o 

momento  propício,  de  maior  amadurecimento 

espiritual, para trazer ao mundo as luzes da Doutrina 

Espírita.  Através  do  emérito  professor  Rivail  – 

Denisard  Hippolyte  Léon  Rivail  (1804-1869)  – 

pesquisador  arguto  com  uma  longa  romagem  de 

aprendizados  em existências  pregressas  (o  mundo 

espiritual,  assim  como  os  Espíritos),  passou  a  ser 

melhor compreendido, afastando definitivamente de 

cena as concepções errôneas e/ou extremadas.

Os desencarnados passaram a não mais serem 

vistos  como  anjos  celestiais  ou  seres  pérfidos 

eternamente devotados ao mal,  mas apenas como 

indivíduos que não mais trajavam a roupagem física 

e que exibiam virtudes e fraquezas, geralmente as 

mesmas que possuíam enquanto na esfera terrena.

Sob  o  lema  “Fora  da  caridade  não  há 

salvação”, a Doutrina Espírita nos convoca não só ao 

diálogo com os nossos irmãos desencarnados, mas 

também à oportunidade que temos de aprender com 

os  que  se  encontram  mais  adiantados.  Aliás,  vai 

além:  não  excomunga  nem  repele  os  que  se 

encontram ainda atrasados na senda do progresso – 

7



abraça-os e acolhe-os, como irmãos nossos, de modo 

a oferecer-lhes o esclarecimento e o apoio de que 

tanto  necessitam  para  se  desembaraçarem  das 

paixões que os sufocam e os fazem sofrer.

Apontando a obsessão como uma chaga que 

aflige  boa  parte  da  população  encarnada,  tal  qual 

uma  epidemia,  como  afirmou  Léon  Denis,  o 

Espiritismo vem trazer ao mundo a sua contribuição 

de luz, em que o amor transpassa a barreira entre 

dois mundos.

Nesse  contexto,  mais  uma  vez,  o  confrade 

Paulo  Neto  nos  traz  sua  preciosa  contribuição 

enquanto  escritor  e  pesquisador  espiritista,  na 

medida em que analisa e ressalta a importância das 

reuniões  mediúnicas  de  desobsessão,  poderosas 

ferramentas  de  acolhimento  e  enxugamento  de 

lágrimas.  Por  meio  de  um convite  ao  perdão  e  à 

tolerância fraterna entre todos os envolvidos, antigos 

algozes  podem,  nesses  encontros  benditos,  ser 

esclarecidos pelas luzes do Evangelho e da magna 

Doutrina, num aceno à paz, ao entendimento e ao 

amor, únicos capazes de romper as barreiras do ódio 

e da vingança.

8



Finalmente, convém lembrar que a obsessão se 

dá  pela  afinidade  entre  os  envolvidos,  em  que  o 

elemento encarnado deva fazer,  da mesma forma, 

todo  o  esforço  de  aperfeiçoamento  íntimo 

necessário,  sem  o  qual  qualquer  iniciativa,  por 

melhor  que  se  apresente,  não  passará  de  mera 

perda de tempo, tal qual advertiu Jesus: “Vá e não 

peques mais”. (João 8:11)

A  presente  obra  de  Paulo  Neto,  portanto, 

merece  de  nós  toda  a  consideração  e  estudo, 

consubstanciada  que  está  nas  preciosas  lições  do 

Espiritismo, conforme nos foi legado por Allan Kardec 

e a augusta plêiade de Espíritos dirigida pelo Espírito 

da Verdade.

Artur Felipe Ferreira

Professor, tradutor, revisor e escritor

9



1. Introdução

Será  que  as  atuais  reuniões  designadas  de 

desobsessão  (orientação  ou  esclarecimento  de 

Espíritos) estariam recomendadas 

na  Codificação?  É  exatamente 

esse  ponto  que  propomos 

pesquisar  (1)  em todas  as  obras 

publicadas  por  Allan  Kardec,  o 

insigne codificador do Espiritismo.

10



Na atualidade,  ou seja,  no início  do segundo 

semestre  de  2023,  perto  de  se  completar  os  167 

anos  do  surgimento  da  Doutrina  dos  Espíritos, 

naturalmente poderá surgir o questionamento sobre 

a real utilidade das evocações de desencarnados em 

reuniões  mediúnicas,  nas  quais  se  estabelecem 

diálogos com eles visando, de alguma forma, auxiliá-

los.

Faz  um  bom  tempo  que  percebemos  que 

alguns companheiros são de opinião que a tarefa de 

esclarecimento  e/ou  de  moralização  dos  Espíritos 

inferiores seria uma ação específica a ser realizada 

com  eficácia  somente  no  mundo  espiritual  pelos 

Espíritos superiores e não por nós, aqui do mundo 

material.

Em  Obsessão,  o  Passe,  a  Doutrinação,  o 

saudoso jornalista José Herculano Pires (1914-1979), 

refutou essa ideia:

[…]  Alguns  espíritas  atuais 
pretendem  suprimir  a  doutrinação, 
alegando  que  esta  é  realizada  com 
mais eficiência pelos Espíritos bons no 
plano espiritual. Essa é uma prova de 

11



ignorância generalizada da Doutrina no 
próprio meio espírita,  pois  nela  tudo se 
define em termos de relação e evolução. Os 
Espíritos sofredores, que são os obsessores, 
permanecem mais ligados à Terra e portanto 
à  matéria.  Dessa  maneira,  os  Espíritos 
benevolentes  muitas  vezes  se 
manifestam  nas  sessões  de 
desobsessão e servem-se dos médiuns 
para  poderem  comunicar-se  com  os 
obsessores.  Apegados à matéria e à vida 
terrena, os obsessores necessitam de sentir-
se  seguros  no  meio  mediúnico,  envolvidos 
nos fluidos e emanações ectoplásmicas da 
sessão, para poderem conversar de maneira 
proveitosa com os Espíritos esclarecedores. 
Basta  esse  fato,  comum nas  sessões  bem 
orientadas, para mostrar que a doutrinação 
humana dos Espíritos desencarnados é uma 
necessidade. (2) (Nas transcrições e no texto 
normal  todos  os  grifos  em  negrito  são 
nossos.  Quando  ocorrer  de  não  ser, 
avisaremos.)

Na condição de, segundo Emmanuel, “O metro 

que  melhor  mediu  Kardec”  (3),  Herculano  Pires  foi 

cirúrgico, tocou bem na raiz do problema.

Outros confrades são contrários às reuniões de 

desobsessão  unicamente  pelo  fato  delas  serem 

mencionadas em obras ditadas pelo Espírito André 

12



Luiz,  através  da  psicografia  do  médium  Francisco 

Cândido  Xavier  (1910-2002),  mais  popularmente 

designado  por  Chico  Xavier.  Pede-se  apenas  bom 

senso, pois o excesso, para qualquer um dos lados, 

não é uma atitude nada conveniente.

Ao  desenvolver  uma 

pesquisa no livro  Curso Básico 

de  Espiritismo,  1º  ano, 

publicado pela FEESP (Federação 

Espírita do Estado de São Paulo), 

visando  encontrar  informações 

que pudessem retratar a vida no 

mundo  espiritual,  acabamos  deparando  com  este 

parágrafo,  cujo  conteúdo  nos  pareceu  bem 

interessante:

Em erraticidade, os Espíritos analisam 
e  refletem  sobre  o  seu  passado,  sempre 
objetivando  o  aperfeiçoamento  e,  ao 
percorrerem  os  lugares,  observam  e 
escutam  com  interesse  os  conselhos 
dos  encarnados  mais  esclarecidos, e 
dessa forma, as ideias novas surgem em seu 
íntimo,  predispondo-os  a  aceitação  dos 
desígnios divinos. (4)

13



O  teor  dessa  explicação,  segundo  pudemos 

posteriormente apurar, vem de O Livro dos Espíritos, 

como se verá no início do próximo capítulo.

Despertou a nossa atenção o trecho em que se 

lê  “escutam  com  interesse  os  conselhos  dos 

encarnados  mais  esclarecidos”,  razão  pela  qual 

resolvemos pesquisar nas obras da Codificação para 

ver se nelas haveria mais alguma coisa a respeito 

disso.

Nossa  esperança  é  que  o  resultado  dessa 

pesquisa  possa  ajudar  a  todos  que  nos  derem  a 

honra  de  lê-la  uma  compreensão  mais  profunda 

desse instigante tema. E, sinceramente, esperamos 

que  produza  efeitos  imediatos  naqueles  que 

perceberem a pertinência de nossas considerações.

14



2. As reuniões na época da Codificação

Em 1º de abril de 1858, Allan Kardec fundou a 

Sociedade  Parisiense  de  Estudos  Espíritas,  muitas 

vezes  designada  apenas  de  Sociedade  Espírita  de 

Paris, que teve o privilégio de ser o primeiro centro 

espírita deste mundo que habitamos. O Espírito São 

Luís era o seu protetor espiritual.

Nela  se  faziam reuniões  diversas,  como,  por 

exemplo, de estudo doutrinário, administrativas, etc. 

Entre  elas,  haviam  as  reuniões  espíritas,  em  que 

ocorriam  manifestações  de  Espíritos,  seja 

espontaneamente  ou  evocados,  sobre  as  quais  o 

Codificador  esclareceu  que  “apresentam 

características muito diferentes, conforme o fim com 

que  se  realizam;  por  isso  mesmo,  suas  condições 

intrínsecas devem diferir” (5).

As que nos interessam, são aquelas destinadas 

especificamente ao “tratamento da obsessão”, onde 

os Espíritos são evocados e esclarecidos, de forma 

que  possam  retomar  o  seu  caminho  evolutivo  e 

15



assim  deixar  em  paz  o  encarnado  sobre  o  qual 

exercem  sua  ação  perniciosa,  via  de  regra,  por 

motivo de vingança.

Geralmente  são  designadas  de  reuniões  de 

desobsessão,  mas,  algumas  casas  espíritas  as 

intitulam  de  reuniões  mediúnicas,  expressão 

genérica.  Claro  que  essa  não  deixa  de  ser  uma 

reunião mediúnica,  mas como também existem as 

destinadas à educação mediúnica, onde se admitem 

adeptos  que  se  candidatam ao  “desenvolvimento” 

da  mediunidade,  é  melhor  que  tenham  nomes 

diferenciados, conforme os seus objetivos.

Assim  como  acontece  com  as  Instituições 

Espíritas,  as  reuniões  de  desobsessão  também 

possuem  um  Espírito  que  a  dirige  e  coordena  os 

trabalhos a serem desenvolvidos.

Na Revista Espírita 1860, mês de agosto, foi 

publicado o artigo “O trapaceiro da rua dos Noyers”, 

que narra sua evocação na Sociedade de Paris, em 

29 de junho de 1860; do diálogo destacamos:

1.  Evocação  do  Espírito  perturbador  da 
rua dos  Noyers.  –  R.  Que tendes para me 

16



chamar?  Quereis  pedradas? Será  então 
que  se  verá  um  salve-se  quem  puder, 
apesar de vosso ar de bravura.

2. Quando nos arremessares pedras aqui, 
isso não nos amedrontará; pergunto mesmo 
positivamente se tu as podes arremessar? – 
R.  Aqui, talvez eu não pudesse; tendes 
um guardião que vela bem sobre vós. (6)

Nossa  intenção,  com  essa  transcrição,  é 

chamar  a  atenção  para  o  fato  de  que  devemos 

confiar nos Espíritos protetores que não permitirão 

que, nesse trabalho, nada de ruim, que queira nos 

fazer algum Espírito manifestante, nos aconteça.

17



3. Nas obras da Codificação Espírita

Nossa  principal  fonte  será  as  obras  da 

Codificação Espírita, pois é nelas que encontraremos 

tanto as revelações dos Espíritos superiores, como as 

experiências e o pensamento de Allan Kardec.

De  O  Livro  dos  Espíritos,  Livro  Segundo, 

capítulo  “VI  –  Vida  espiritual”,  tópico  “Espíritos 

errantes”, transcrevemos a seguinte questão:

227.  De  que  modo  se  instruem  os 
Espíritos errantes, já que certamente não o 
fazem da mesma maneira que nós?

“Estudam  o  seu  passado  e  procuram 
meios de elevar-se. Veem, observam o que 
se passa nos lugares que percorrem; ouvem 
os discursos dos homens esclarecidos e 
os  conselhos  dos  Espíritos  mais 
elevados que eles, e tudo isso lhes inspira 
ideias que não tinham antes.” (7) (itálico do 
original)

Muito interessante a informação de que alguns 

Espíritos  “ouvem  os  discursos  de  homens 

18



esclarecidos”,  pois  significa  que  eles,  ainda  que 

anonimamente, frequentam as reuniões mediúnicas 

sérias e de elevado teor moral visando aprender.

No diálogo com o Espírito Sr. Philibert Viennois, 

publicado na Revista Espírita 1863, mês de maio, 

a certa altura, o vemos dizer:

Obrigado  pela  vossa  benevolência, 
senhor  Kadec;  não  podíeis  fazer  melhor. 
Aqueles  que  choram  os  ausentes  têm 
necessidade  do  Espírito  de  Deus,  mas 
também  do  apoio  de  outros  Espíritos 
benevolentes,  e  os  Espíritos  devem  sê-lo. 
Vossa  prece  emocionou  muitos 
Espíritos levianos e incrédulos que são 
as  testemunhas  invisíveis  de  vossas 
sessões (esta  prece  havia  sido  lida  na 
Sociedade depois da evocação); vossas boas 
palavras servirão para o seu adiantamento. 
Restituís, frequentemente, ao nosso mundo 
o bem que dele recebeis. Não desdenhar o 
conselho  de  um  menor  que  seja,  é 
reconhecer esse laço íntimo criado por Deus 
entre  todas  as  criaturas.  (8)  (itálico  do 
original)

O Espírito  Anne  Belleville  também comprova 

isso, conforme se pode ver neste parágrafo de seu 

19



relato constante de  O Céu e o Inferno,  Segunda 

Parte,  capítulo  “III  –  Espíritos  em  condições 

medianas”:

Quando voltar à Terra, garanto que serei 
espírita.  Que  ciência  sublime!  Assisto 
constantemente  às  vossas  reuniões  e 
aos  conselhos  que  vos  são 
transmitidos.  Se os tivesse compreendido 
quando estava na Terra,  meus sofrimentos 
teriam sido atenuados.  Mas a  ocasião não 
havia chegado. Hoje compreendo a bondade 
de Deus e sua justiça, […]. (9)

Julgamos que a responsabilidade que cada um 

dos  participantes  deve  assumir  ao  frequentar  as 

reuniões mediúnicas seja enorme. É necessário que 

todos  considerem  a  sua  participação  nelas  como 

sendo nobre tarefa de caridade.

Do capítulo  XXV –  “Evocações”,  item  281 do 

tópico  “Utilidade  das  evocações  particulares”,  da 

obra O Livro dos Médiuns (1861), considerada por 

Allan  Kardec  como  “Guia  dos  médiuns  e  dos 

evocadores”, transcrevemos o último parágrafo:

20



A  evocação  dos  Espíritos  vulgares 
tem,  além  disso,  a  vantagem  de  nos 
pôr  em  contato  com  Espíritos 
sofredores, que podemos aliviar e cujo 
adiantamento  podemos  facilitar, por 
meio  de  bons  conselhos.  Todos,  pois, 
podemos nos tornar úteis, ao mesmo tempo 
que nos instruímos.  Há egoísmo naquele 
que somente a sua própria  satisfação 
procura  nas  manifestações  dos 
Espíritos, e dá prova de orgulho aquele 
que  deixa  de  estender  a  mão  em 
socorro  dos  desgraçados. De  que  lhe 
serve obter belas comunicações de Espíritos 
de  escol,  se  isso  não  o  faz  melhor  para 
consigo  mesmo,  nem  mais  caridoso  e 
benévolo para com seus irmãos deste 
mundo e do outro? Que seria dos pobres 
doentes,  se  os  médicos  se  recusassem  a 
lhes tocar as chagas? (10)

O adjetivo “vulgares” sempre foi utilizado pelo 

Codificador  apenas  para  designar  os  Espíritos 

inferiores comuns, conforme podemos ver em suas 

explicações constantes de  O Livro dos Médiuns,  no 

item 267,  no  inciso  4  (11),  portanto,  não  deve  ser 

entendido no sentido pejorativo.

Assim,  caso  os  espíritas  não  abraçarem  a 

nobre tarefa de aliviar o sofrimento e contribuir para 

21



o  adiantamento  moral  dos  Espíritos  inferiores, 

estarão agindo como egoístas, segundo os preceitos 

do Cristo,  e  orgulhosos,  segundo Allan Kardec,  por 

não  colocarem  em  prática  a  caridade  e  a 

benevolência para com eles.

Obviamente que isso não significa que todos os 

espíritas devam fazer esse trabalho específico, uma 

vez que a caridade pode ser exercida de inúmeras 

outras maneiras. O que ele quer dizer, realmente, é 

que as instituições espíritas não deveriam descuidar 

desse tipo de atividade.

Ao se utilizar de outras palavras o Codificador 

está,  na  verdade,  está  recomendando  mesmo  a 

evocação  desses  Espíritos  para  que,  por  meio  de 

bons conselhos,  possamos contribuir  para aliviar  o 

sofrimento  deles  e  também  despertá-los  para  o 

avanço moral, ou seja, para que tomem a decisão de 

retomar o caminho da sua evolução espiritual. Essa 

tarefa tem muito mais probabilidade de ocorrer em 

reuniões  mediúnicas  criadas  precipuamente  para 

esse objetivo.

Quanto à evocação, há situações em que, de 

22



acordo com Allan Kardec, é efetivamente necessário 

fazê-la, como nos casos das obsessões graves. Mas 

deixaremos para tratar desse assunto mais à frente.

Voltando à obra O Livro dos Médiuns. Agora 

no capítulo “XXIII – Obsessão”, no item 254, em que 

lemos esclarecimentos importantes:

5.  Não  se  pode  também  combater  a 
influência dos maus Espíritos, moralizando-
os?

“Sim, mas é o que não se faz, e é o que 
não  se  deve  deixar  de  fazer,  porque, 
muitas vezes, isso constitui uma tarefa 
que  vos  é  dada  e  que  deveis 
desempenhar  caridosamente, 
religiosamente.  Por  meio  de  sábios 
conselhos,  é  possível  induzi-los  ao 
arrependimento  e  apressar  o  progresso 
deles.” (12) (itálico do original)

Uma das  nossas  missões,  enquanto  espíritas 

que somos, é “combater” a influência dos Espíritos 

maus, moralizando-os, obviamente que em reuniões 

específicas para dialogar com eles, uma vez que, de 

forma  bem  direta,  nos  foi  informado  que  “isso 

constitui  uma tarefa que vos é dada e que deveis 

23



desempenhar  caridosamente,  religiosamente”.  É 

claro, portanto, que isso nos é possível.

Allan  Kardec  insistiu  na  questão,  querendo 

saber como nós, os encarnados, podemos influenciar 

de  maneira  positiva  os  Espíritos  maus  se  eles, 

teoricamente, têm os Espíritos superiores ao lado.

5-a. Como pode um homem ter, a esse 
respeito,  mais influência do que a têm os 
próprios Espíritos?

“Os  Espíritos  perversos  se 
aproximam antes dos homens que eles 
procuram  atormentar,  do  que  dos 
Espíritos, dos quais se afastam o mais 
possível. Nessa aproximação dos humanos, 
quando encontram algum que os moralize, a 
princípio não o escutam e até se riem dele; 
depois, se aquele os sabe prender, acabam 
por se deixarem tocar. Os Espíritos elevados 
só em nome de Deus lhes podem falar e isto 
os apavora. O homem, indubitavelmente, 
não  dispõe  de  mais  poder  do  que  os 
Espíritos  superiores,  porém,  sua 
linguagem se identifica  melhor  com a 
natureza daqueles outros e, ao verem o 
ascendente  que  o  homem  pode  exercer 
sobre  os  Espíritos  inferiores,  melhor 
compreendem  a  solidariedade  que  existe 
entre  o  céu  e  a  terra.  Demais,  o 

24



ascendente que o homem pode exercer 
sobre os Espíritos está na razão da sua 
superioridade moral.  Ele  não domina os 
Espíritos  superiores,  nem  mesmo  os  que, 
sem  serem  superiores,  são  bons  e 
benevolentes, mas pode dominar os que lhe 
são inferiores em moralidade.” (13) (itálico do 
original)

Conforme explicado, a razão está no seguinte 

fato: nós, os encarnados, estamos mais próximos dos 

Espíritos  perversos  do  que  os  Espíritos  superiores, 

por  isso,  é  mais  fácil  para nós alcançá-los  do que 

seria para esses fazê-lo com a mesma facilidade.

Em  Depois  da  Morte (1890),  no  capítulo 

“XXXVI – Os Espíritos interiores”, da “Quarta Parte – 

O Além”, lê-se:

Os espíritos maus, sobre os quais caem 
vigorosamente o peso de suas faltas, estão 
na impossibilidade de prever o futuro. Nada 
sabem das leis superiores.  Os fluidos com 
os  quais  estão  envolvidos  impedem 
qualquer  relação  com  os  espíritos 
elevados, que gostariam de arrancá-los de 
seus pendores, mas não o podem, em razão 
da  natureza  grosseira,  quase  material, 
desses espíritos e do campo restrito de suas 

25



percepções. […]. (14)

Bem dentro do que Allan Kardec pontuou.

Ainda na mesma parte de  Depois da Morte, 

avançando  para  o  capítulo  “XXXVIII  –  Ação  do 

homem sobre os Espíritos infelizes”, lemos:

Nossa  indiferença com  relação  às 
manifestações  espíritas  não  nos  privaria 
somente  do  conhecimento  do  futuro  de 
além-túmulo; ao mesmo tempo nos tiraria 
a  possibilidade  de  agir  sobre  os 
espíritos infelizes, de aliviar sua sorte, 
tornando-lhes  mais  fácil  a  reparação  das 
faltas cometidas.  Os espíritos atrasados, 
tendo  mais  afinidade  com os  homens 
do  que  com  os  espíritos  puros, em 
razão da sua constituição fluídica ainda 
grosseira,  são  por  isso  mesmo  mais 
acessíveis à nossa influência. Entretanto, 
em  comunicação  com  eles,  podemos 
cumprir uma generosa missão, instruí-
los,  moralizá-los e,  ao  mesmo  tempo, 
melhorar,  sanear  o  meio  fluídico  no  qual 
todos vivemos. Os espíritos infelizes ouvem 
nosso  apelo  e  nossas  evocações.  Nossos 
pensamentos simpáticos os envolvem como 
uma corrente  elétrica,  os  atraem até  nós, 
nos  permitem  conversar  com  eles  por 
intermédio dos médiuns. (15)

26



Interessante  é  perfeita  sintonia  entre  o 

discípulo Léon Denis e seu mestre Allan Kardec.

Da obra A Crise da Morte, autoria de Ernesto 

Bozzano (1862-1943), tomaremos um trecho do Caso 

VIII. A manifestante era uma mulher, cujo nome não 

foi  citado,  mas  que  a  médium  Mrs.  Duffey 

“conhecera na intimidade, havia sido uma distinta e 

cultíssima  mulher,  livre-pensadora  a  respeito  de 

religião, mas uma espírita convicta nos últimos anos 

de sua vida” (16):

Com  sincera  tristeza  interrompo  a  esta 
altura a narração da entidade comunicante, 
narração  que  se  torna  cada  vez  mais 
interessante, quando a ela se manifestam os 
pais,  os  parentes  e  os  conhecidos,  bem 
como o próprio espírito-guia. Mas, não sendo 
possível  citar  tudo,  limito-me  a 
apresentar mais um trecho de diálogo 
em que é explicado por que motivo a 
personalidade  da  desencarnada 
comunicante  permaneceu  durante 
algum  tempo  em  solidão  no  mundo 
espiritual. Ela pergunta ao espírito-guia:

“– Por que fui condenada a passar de um 
mundo para o outro completamente só?

“(Espírito-guia)  –  'Condenada'  não  é  a 

27



palavra,  minha querida.  Você não estava 
só. Parecia a você que estava, mas na 
realidade  eu,  com  muitos  outros 
espíritos  de  conhecidos  e  amigos, 
estávamos ansiosamente vigiando-a, à 
espera do momento em que nos fosse 
possível  manifestar-nos  a  você.  Para 
muitas  almas  de  desencarnados,  o 
transpasse  do  mundo  dos  mortais  para  o 
dos  imortais  é  um período  de  crise  moral 
bastante penosa, e eles têm necessidade da 
assistência  imediata  dos  seus  entes 
queridos,  para  que  os  confortem  e 
encorajem,  até  que  estejam familiarizados 
com o  novo  ambiente;  mas  você  não  era 
uma  alma  como  muitas  outras.  Nas  mais 
críticas  situações  da  vida  você  sempre 
escolheu  agir  por  si  só;  você  encerrou 
constantemente no fundo da alma os seus 
pensamentos, as suas reflexões, o fruto da 
sua  experiência  e  até  mesmo  as  suas 
emoções.  Você  soube,  com  firmeza  de 
heroína, olhar a morte no rosto. Muito bem, 
de  um  temperamento  como  o  seu 
exigia-se  que  permanecesse  em 
ambiente  espiritual  de  aparente 
isolamento, a fim de que você pudesse 
apreciar melhor o valor da comunicação 
espiritual. Mas  assim  que  você  sentiu 
necessidade de companhia, e a desejou com 
o pensamento,  imediatamente  ficamos em 
condições de responder ao seu chamado.”

28



Essas  explicações  do  espírito-guia  são 
teoricamente  interessantes,  porque 
constituem uma variante complementar de 
outro  detalhe  discutido  anteriormente, 
segundo a qual  os “espíritos inferiores” 
não  podem  perceber  os  superiores, 
tendo em vista a diferença existente na 
classificação  das  vibrações  dos  seus 
respectivos  “corpos  etéreos”,  e, 
analogamente,  das  vibrações  de  seu 
pensamento. (17)

Confirma-se que todos os Espíritos, mais cedo 

ou  mais  tarde,  serão  ajudados.  Mas  o  ponto  que 

queremos destacar é quanto ao fato das vibrações 

do perispírito que por afinidade coloca os Espíritos 

superiores  numa  esfera  ou  faixa  vibracional  mais 

elevada, inacessível aos inferiores. Situação essa que 

dificulta  em  muito  a  imediata  ajuda  que  os  mais 

elevados prestam aos retardatários.

Da  Revista  Espírita  1865,  mês  de  julho, 

artigo  “Perguntas  e  problemas  –  Cura  moral  dos 

encarnados”, tem-se a seguinte pergunta:

Veem-se,  frequentemente,  Espíritos  de 
má natureza cederem, muito prontamente, 
sob  a  influência  da  moralização  e  se 

29



melhorarem. Pode-se agir do mesmo modo 
sobre os encarnados, mas com muito mais 
dificuldade.  De  onde  vem  que  a 
educação  moral  dos  Espíritos 
desencarnados  é  mais  fácil  do  que  a 
dos encarnados? (18) (itálico do original)

Allan  Kardec  esclarece  que  seis  respostas 

foram  obtidas,  mas  que  citará  apenas  duas.  Por 

nossa  vez,  destacaremos  apenas  a  do  item  II, 

assinada por Erasto:

Quantos problemas e questões a resolver 
antes  que  a  transformação  humanitária 
tenha  se  cumprido  segundo  as  ideias 
espíritas! a da educação dos Espíritos e dos 
encarnados,  do  ponto  de  vista  moral,  é 
desse número.

Os desencarnados estão desembaraçados 
dos laços da carne e não lhe sofrem mais as 
condições  inferiores,  ao  passo  que  os 
homens,  acorrentados  a  uma  matéria 
imperiosa  do  ponto  de  vista  pessoal,  se 
deixam arrastar  pelo  estado  de  provas  no 
qual são internados. É à diferença dessas 
diversas  situações  que  é  preciso 
atribuir as dificuldades que os Espíritos 
iniciadores e os homens que têm a sua 
missão,  experimentam  para 
melhorarem rapidamente e,  por assim 

30



dizer,  em  algumas  semanas,  aqueles 
homens  que  lhes  são  confiados.  Os 
Espíritos, ao contrário, aos quais a matéria 
não impõe mais  suas leis  e  não fornecem 
mais  os  meios  de  satisfazer  seus  apetites 
maus,  e  que  não  têm  mais, 
consequentemente,  senão  desejos 
inatacáveis,  estão  mais  aptos  para 
receberem os  conselhos  que  lhes  são 
dados.  Responder-se-á, talvez, então, para 
essa questão,  que tem a sua importância: 
Por que não escutam os conselhos de 
seus  guias  do  espaço  e  esperam  os 
ensinamentos  dos  homens? Porque  é 
necessário que os dois mundos, visível 
e invisível, reajam um sobre o outro, e 
que  a  ação  dos  humanos  seja  útil 
àqueles  que  viveram,  como  a  ação  da 
maioria  destes  é  benfazeja  àqueles  que 
vivem entre vós. É uma dupla corrente, uma 
dupla  ação  igualmente  satisfatória  para 
esses  dois  mundos,  que  estão  unidos  por 
tantos laços.

Eis  o  que  creio  dever  responder  à 
pergunta colocada por vosso presidente.

ERASTO (méd., Sr. D'AMBEL.) (19)

Observe, caro leitor, que a nossa participação 

no  processo  de  ajuda  aos  desencarnados  é 

necessária, assim nos ajudamos mutualmente.

31



No livro O Céu e o Inferno, Segunda Parte, ao 

final do capítulo “IV – Espíritos sofredores”, encontra-

se registrada essa mesma dúvida só que dirigida a 

São Luís, protetor da Sociedade Espírita de Paris, que 

entendemos valer a pena a citar:

P.  [A  São  Luís]  –  Qual  a  causa  de  a 
educação  moral  dos  Espíritos 
desencarnados ser mais fácil que a dos 
encarnados? As relações que o Espiritismo 
estabelece entre homens e Espíritos levam a 
crer  que  estes  últimos  se  corrigem  mais 
rapidamente sob a influência dos conselhos 
salutares do que os encarnados, como se vê 
na cura das obsessões.

R. [Sociedade de Paris] – Em virtude de 
sua  própria  natureza,  o  encarnado  está 
numa luta incessante devido aos elementos 
contrários de que se compõe e que devem 
conduzi-lo ao seu fim providencial, reagindo 
um sobre o outro. A matéria sofre facilmente 
o predomínio de um fluido exterior; se, com 
todo o poder moral de que é capaz, a alma 
não  reagir,  deixar-se-á  dominar  por 
intermédio do seu corpo, seguindo o impulso 
das influências perversas que a rodeiam, e 
isso  com facilidade tanto  maior  quanto  os 
invisíveis,  que  a  subjugavam,  atacam  de 
preferência os pontos mais vulneráveis,  as 
tendências para a paixão dominante.

32



Não  ocorre  a  mesma  coisa  com  o 
Espírito  desencarnado,  porquanto, 
embora sob a influência semimaterial,  não 
se compara por seu estado ao encarnado. O 
respeito  humano,  tão  preponderante 
no homem, não existe para aquele, e só 
este pensamento é bastante para compeli-lo 
a não resistir  longamente às razões que o 
próprio interesse lhe aponta como boas. Ele 
pode  lutar,  e  o  faz  geralmente  com  mais 
violência do que o encarnado, visto ser mais 
livre.  Nenhuma  cogitação  de  interesse 
material, nem de posição social, se antepõe 
ao seu raciocínio. Luta por amor do mal, mas 
cedo adquire a convicção da sua impotência, 
em  face  da  superioridade  moral  que  o 
domina. A perspectiva de um futuro melhor 
lhe é mais acessível, por se reconhecer na 
mesma vida em que se deve completar esse 
futuro;  e  essa  visão  não  se  turva  no 
turbilhão  dos  prazeres  humanos.  Em  uma 
palavra,  a  independência  da  carne  é  que 
facilita a conversão, principalmente quando 
se  tem  adquirido  certo  desenvolvimento 
pelas  provações  cumpridas.  Um  Espírito 
inteiramente primitivo seria pouco acessível 
ao raciocínio, o que não se dá com o que já 
tem  experiência  da  vida.  Ademais,  no 
encarnado como no desencarnado, é sobre a 
alma, é sobre o sentimento que se deve agir. 
Qualquer  ação  material  pode  sustar 
momentaneamente  os  sofrimentos  do 
homem vicioso, mas é incapaz de destruir o 
princípio mórbido que reside na alma. Todo e 

33



qualquer ato que não vise a aperfeiçoar a 
alma, não poderá desviá-la do mal.

São Luís. (20) (itálico do original)

Acreditamos  que  esse  questionamento 

também pode ter surgido, em parte significativa dos 

participantes  de  reuniões  mediúnicas  de 

esclarecimento, razão pela qual o transcrevemos.

Avançando para o capítulo “V – Suicidas” de O 

Céu e o Inferno,  destacamos do caso do Espírito 

Antoine Bell o seguinte trecho:

6.  AO  GUIA  DO  MÉDIUM  –  Um  Espírito 
obsessor  pode,  realmente,  levar  o 
obsidiado ao suicídio? – R.  Certamente, 
pois a obsessão, que por si mesma já é um 
gênero de provação, pode manifestar-se de 
todas  as  formas.  Mas  isto  não  quer  dizer 
isenção de culpabilidade. O homem dispõe 
sempre  do  seu  livre-arbítrio  e,  por 
conseguinte, é livre para ceder ou resistir às 
sugestões  a  que  o  submetem.  Quando 
sucumbe, o faz sempre por assentimento da 
sua vontade. […]. (21) (itálico do original)

Eis  uma  situação  grave  que  pode  surgir  da 

34



obsessão, razão pela qual devemos envidar todos os 

esforços  para  manter,  nas  instituições  espíritas, 

reuniões sérias voltadas à desobsessão.

Será interessante mencionar o Dr. Carl August 

Wickland  (1861-1945),  insigne  psiquiatra  e 

pesquisador  dos  fenômenos  psíquicos.  Nascido  na 

cidade de Liden, Suécia, emigrou-se para os Estados 

Unidos  indo  morar  em  Chicago.  (22)  De  sua  obra 

Trinta Anos Entre os Mortos, transcrevemos:

Perguntarão  porque  os  mesmos 
espíritos  que  alcançaram  um  grau 
maior de evolução não se encarregam 
dos  espíritos  apegados  à  Terra, 
ensinando-os sem a necessidade de utilizar 
do  recurso  da  possessão  de  um 
intermediário psíquico. A explicação é que 
muitos destes espíritos ignorantes não 
podem  ser  ajudados  pelos  espíritos 
avançados enquanto não entrarem em 
contato  com  a  realidade  física.  Então 
não têm outro remédio que se conscientizar 
de sua verdadeira situação, e seguem pelo 
caminho do possível progresso.

Ao mesmo tempo que se consegue, 
mediante a possessão do intermediário 
psíquico, que o espírito abra os olhos à 
realidade,  o  investigador  recebe 

35



proveitosas  lições.  Não  terminam  aí  os 
benefícios,  pois  se  consegue  que  outros 
grupos  de  espíritos,  que  permanecem  na 
ignorância,  se beneficiem com a lição que 
representa  a  mudança  de  conduta  do 
espírito  com  o  qual  se  estabeleceu  a 
comunicação. (23)

Essa  percepção  do  Dr.  Carl  August  Wickland 

que  “jamais  ouviu  falar  do  Espiritismo”  (24),  é 

fantástica, porquanto resulta de sua experiência de 

trinta anos em contato com os Espíritos, através da 

mediunidade de sua esposa Anna Wickland (?-1937), 

esclarecendo-os de sua nova realidade.

No  capítulo  II  –  Espíritos  felizes,  da  segunda 

parte  de  O  Céu  e  o  Inferno,  lemos  a  seguinte 

observação do Codificador:

Pelo  que  vemos,  os  Espíritos  inferiores 
são  assistidos  por  Espíritos  bons  com  a 
missão de os guiar, tarefa essa que não é 
exclusivamente  delegada  aos 
encarnados,  os  quais  nem por  isso ficam 
desobrigados  de  auxiliá-la,  visto  que 
também  isso  constitui  para  eles  meio  de 
progresso. […]. (25)

36



Evidenciado fica que os Espíritos bons também 

ajudam  os  inferiores  e  os  malfazejos,  não  sendo, 

portanto,  tarefa  de  exclusiva  competência  nossa. 

Entendemos que, especificamente, nas reuniões de 

desobsessão o que existe é uma efetiva parceria de 

iniciativa deles para conosco.

Completando  essa  fala  de  Allan  Kardec, 

transcrevemos de  No Invisível, Segunda Parte – O 

Espiritismo  experimental:  os  fatos,  tópico  XIX  – 

Transe  e  incorporações,  uma  explicação  de  Léon 

Denis (1846-1927)  relativa  ao  fenômeno  da 

incorporação mediúnica:

[…] As citações que acabamos de fazer 
provam que a incorporação pode ser real e 
completa.  É mesmo  algumas  vezes 
inconsciente, quando, por exemplo,  certos 
Espíritos  pouco  adiantados  são 
conduzidos  por  uma vontade  superior 
ao  corpo  do  médium  e  postos  em 
comunicação conosco,  a fim de serem 
esclarecidos sobre  sua  verdadeira 
situação.  Esses  Espíritos,  perturbados  pela 
morte,  acreditam  ainda,  muito  tempo 
depois,  pertencerem à  vida  terrestre.  Não 
lhes permitindo seus fluidos grosseiros 
o entrarem em relação com os Espíritos 

37



mais  adiantados,  são  levados  aos 
grupos  de  estudo,  para  serem 
instruídos acerca de sua nova condição. 
É difícil às vezes fazer-lhes compreender que 
abandonaram  a  vida  carnal,  e  sua 
estupefação  atinge  o  cômico,  quando, 
convidados  a  comparar  o  organismo  que 
momentaneamente  animam  com  o  que 
possuíam  na  Terra,  são  obrigados  a 
reconhecer  o  seu  engano.  Não  se  poderia 
duvidar,  em  tal  caso,  na  incorporação 
completa do Espírito. (26)

Portanto,  confirma-se  a  necessidade  das 

reuniões  para  esclarecimento  dos  Espíritos  pouco 

adiantados.  Em  muitas  instituições  espíritas  isso 

ocorre  nas  reuniões  de desobsessão,  não havendo 

reunião específica para cada uma das situações pela 

qual  poderá  se  encontrar,  ou  seja,  para  os 

obsessores  e  os  que  apenas  se  encontram 

“perdidos” no mundo espiritual.

O fato que também nos chamou a atenção foi 

que alguns deles foram conduzidos a essas reuniões 

contra a sua vontade, demonstrando, que, às vezes, 

é necessário restringir o livre-arbítrio dos que, num 

determinado momento, não têm plena condição de 

38



exercê-lo.  Mais  à  frente,  em  capítulo  específico, 

voltaremos a esse ponto.

Na Revista Espírita 1863, mês de março, no 

tópico “Conversas de além-túmulo”,  é  registrado o 

caso de Clara Rivier.  Em seu diálogo, encontramos 

esta sua interessante observação:

[…] A obsessão e a subjugação são, é 
verdade, provas para aqueles que delas são 
objetos, mas,  ao mesmo tempo, são um 
caminho  aberto  às  convicções  novas. 
Esses fatos forçam a falar dos Espíritos, dos 
quais não se pode negar a existência, vendo 
o que eles fazem. (27)

Sim, como a obsessão é fenômeno que ocorre 

com  qualquer  pessoa,  os  que  não  adeptos  do 

Espiritismo que a  sofrem,  acabam por  procurar  as 

instituições espíritas para auxiliá-los, e aí descobrem 

uma realidade da qual não faziam a menor ideia.

Do artigo “Novos detalhes sobre os possessos 

de Morzine”, publicado na  Revista Espírita 1864, 

no  mês  de  agosto,  transcrevemos  os  seguintes 

parágrafos dos argumentos de Allan Kardec:

39



A Igreja crê nos demônios, quer dizer, 
em  uma  categoria  de  seres  de  natureza 
perversa e votados ao mal pela eternidade, 
consequentemente,  imperfectíveis.  Com 
essa  ideia  ela  não  procura  melhorá-los.  O 
Espiritismo,  ao  contrário,  reconheceu 
que o mundo invisível é composto das 
almas  ou  Espíritos  dos  homens  que 
viveram sobre a Terra,  e que, depois de 
sua morte, povoam o espaço; entre eles há 
bons  e  maus,  como  entre  os  homens; 
daqueles  que  fizeram  o  mal  durante  sua 
vida,  muitos  nisso  se  comprazem  ainda 
depois de sua morte; mas, por isso mesmo 
que  pertencem  à  Humanidade,  estão 
submetidos à lei do progresso e podem se 
melhorar.  Não  são,  pois,  demônios  no 
sentido da Igreja, mas Espíritos imperfeitos.

Sua ação sobre os homens se exerce, 
ao mesmo tempo, sobre o físico e sobre 
o moral; daí uma multidão de afecções que 
não têm sua sede no organismo, de loucuras 
aparentes  que  são  refratárias  a  toda 
medicação.  É um novo rumo da patologia, 
que  se  pode  designar  sob  o  nome  de 
patologia  espiritual. A  experiência  ensina 
distinguir  os  casos  dessa  categoria, 
daqueles  que  pertencem  à  patologia 
orgânica.

Não tentaremos descrever  o  tratamento 
das  afecções  desse  gênero,  porque  já  foi 
indicado em outra parte; limitar-nos-emos 
em  lembrar  que  consiste  numa  tripla 

40



ação:  a  ação  fluídica que  liberta  o 
perispírito  do  doente  do  constrangimento 
daquele  do  mau  Espírito,  o  ascendente 
exercido sobre este último pela autoridade 
que dá sobre ele a superioridade moral, e a 
influência  moralizadora dos  conselhos 
que  se  lhe  dá.  A  primeira  não  é  senão  o 
acessório  das  duas  outras;  só  ela  é 
insuficiente,  porque  se  chega 
momentaneamente  a  afastar  o  Espírito, 
nada o impede de retornar à carga. É a fazê-
lo renunciar voluntariamente aos seus maus 
propósitos  que  é  preciso  se  prender, 
moralizando-o. É uma verdadeira educação 
a  fazer  que  exige  tato,  paciência, 
devotamento,  e,  acima  de  tudo,  uma  fé 
sincera.  A  experiência  prova,  pelos 
resultados obtidos, a força desse meio; mas 
ela  demonstra  também  que,  em  certos 
casos, o concurso simultâneo de várias 
pessoas  unidas  de  intenção,  é 
necessário. (28) (itálico do original)

A  ação  fluídica  tanto  pode  ser  o  passe 

magnético,  com a presença do paciente,  quanto à 

distância  pela magnetização mental.  O ascendente 

moral exercido pelo dialogador é ponto importante, 

pois somente através dele é que se conseguirá ter 

uma influência moralizadora sobre o obsessor.

41



Na  Revista  Espírita  1865, mês  de  janeiro, 

artigo  “Nova  cura  de  uma  jovem  obsidiada  de 

Marmande”, temos estas duas notas de Allan Kardec 

que merecem destaque:

Nota. – […] Mas os bons Espíritos não os 
abandonam;  eles  se  esforçam  por  lhes 
inspirar  bons  pensamentos;  espiam  os 
menores sinais  de progresso e,  desde que 
vejam  despontar  neles  o  germe  do 
arrependimento,  provocam  as  instruções 
que, esclarecendo-os, podem conduzi-los ao 
bem.  Essas  instruções lhes  são  dadas 
pelos Espíritos em tempo oportuno; podem 
também sê-lo pelos encarnados, a fim 
de mostrar a solidariedade que existe 
entre  o  mundo  visível  e  o  mundo 
invisível. No caso de que se trata, era útil à 
reabilitação de Germaine que o perdão lhe 
viesse da parte daqueles que tinham a se 
lamentar dela, e que era, ao mesmo tempo, 
um mérito para estes últimos. Tal é a razão 
pela qual a intervenção dos homens é 
com  frequência  requerida  para  a 
melhoria  e  o  alívio  dos  Espíritos 
sofredores,  sobretudo  nos  casos  de 
obsessão.  A  dos  bons  Espíritos, 
seguramente,  basta,  mas  a caridade dos 
homens  para  com  seus  irmãos  da 
erraticidade é,  para eles mesmos,  um 
meio  de  adiantamento que  Deus  lhes 

42



reservou. (29)

Nota. –  Os Espíritos, como se vê, não 
são nem inativos nem indiferentes com 
relação aos Espíritos sofredores,  que é 
preciso  conduzir  ao  bem;  mas quando a 
intervenção dos homens pode ser útil, 
deixam-lhes a iniciativa e o mérito, sob 
a  condição  de  secundá-los  com  seus 
conselhos  e  seus  encorajamentos.  (30) 
(itálico do original)

Allan  Kardec  oferece-nos  instruções  para  o 

nosso  trabalho  de  ajuda  e  alívio  que,  como 

seguidores  do  Cristo,  devemos  fraternalmente 

prestar aos Espíritos sofredores.

Por diversas vezes, mencionou-se uma reunião 

específica  para  o  tratamento  da  obsessão  sem, 

contudo, apresentar algo mais concreto que pudesse 

servir de base para sua criação.  Propositadamente, 

deixamos para este momento uma consideração que 

reforça essa ideia.

Da  Revista Espírita 1864, mês de fevereiro, 

transcrevemos este trecho da correspondência do Sr. 

Dombre,  presidente  da  Sociedade  Espírita  de 

Marmande, França, a Allan Kardec:

43



“[…]  Seguindo o conselho de nossos 
guias  espirituais,  imediatamente  nos 
pusemos  à  obra.  A  11  deste  mês,  às  oito 
horas  da  noite,  começaram  nossas 
reuniões com vistas a evocar o Espírito, 
moralizá-lo,  orar  pelo  obsessor  e  pela 
vítima  e  a  exercer  sobre  esta  uma 
magnetização  mental.  As  reuniões 
ocorriam todas as noites e na sexta-feira, 
15, a menina sofreu a última crise. […].” (31)

Portanto,  é  oportuno  destacar  que  foram  os 

próprios guias espirituais que sugeriram a realização 

de  reuniões  para  evocar  os  Espíritos  inferiores, 

visando a moralização deles.

Um  detalhe  que  nos  chamou  a  atenção:  no 

caso  específico,  se  realizava  reunião  “todas  as 

noites” e  não  só  uma  vez  por  semana,  como 

geralmente se faz nos dias atuais na grande maioria 

das casas espíritas.

Na  Revista  Espírita  1865, mês  de  junho, 

Allan  Kardec  registra  o  recebimento  de  uma carta 

que  lhe  foi  dirigida  por  “um dignitário  do  Império 

Russo”, da qual destacamos o seguinte trecho:

44



O  objetivo  principal  a  que  nos 
propomos  é  o  alívio  dos  Espíritos 
sofredores,  tanto  encarnados  quanto 
desencarnados.  Nossas  reuniões  têm 
lugar duas vezes por semana. Tratamos 
de  alcançar  a  unidade  de  pensamento,  e, 
para a isto chegar, cada um dos assistentes, 
durante toda a duração da sessão, guarda o 
mais recolhido silêncio, e quanto à questão 
posta aos Espíritos é lida em alta voz, cada 
um de nós pede mentalmente a ajuda a seu 
anjo protetor a fim de obter uma resposta 
verdadeira.  Tendo,  o  mais 
frequentemente,  nas  evocações 
relações  com Espíritos  de  uma ordem 
inferior,  a  dos  Espíritos  obsessores,  e 
conhecendo, por experiência,  a eficácia da 
prece em comum, com isso temos quase 
sempre  recursos  para  esclarecer  e 
aliviar esses infelizes. […]. (32)

A  especialização  da  reunião  fica  algo  muito 

claro. Portanto, diremos sem hesitar: ela é altamente 

recomendável  a  todas  as  instituições  espíritas. 

Quanto à questão das evocações,  é  um tema que 

será  desenvolvido,  com  maior  profundidade,  um 

pouco mais à frente.

A  resposta  a  uma  dúvida  que  sempre  surge 

entre nós, os espíritas, vamos encontrá-la registrada 

45



na  Revista Espírita  1866,  mês  de  fevereiro,  nos 

dois  últimos  parágrafos  do  artigo  “Curas  de 

obsessões”:

Pergunta-se, às vezes, por que Deus 
permite  aos  maus  Espíritos 
atormentarem os vivos.  Poder-se-ia  com 
tanto  de  razão  perguntar  por  que permite 
aos  vivos  de  se  atormentarem  entre  si. 
Perde-se  muito  de  vista  a  analogia,  as 
relações e a conexão que existem entre  o 
mundo corpóreo e o mundo espiritual, 
que se compõe dos mesmos seres sob 
dois estados diferentes; aí está a chave 
de  todos  esses  fenômenos  reputados 
sobrenaturais.

Não é preciso mais se espantar com 
as obsessões do que com as doenças e 
outros  males  que  afligem  a 
Humanidade;  elas  fazem  parte  das 
provas e das misérias que se prendem 
à  inferioridade  do  meio  onde  nossas 
imperfeições nos condenam a viver, até 
que  estejamos  suficientemente 
melhores  para  merecer  dele  sair.  Os 
homens  sofrem  neste  mundo  as 
consequências de suas imperfeições, porque 
se fossem mais perfeitos, aqui não estariam. 
(33)

46



A causa,  de forma bem sintética,  poderemos 

encontrar  na  frase  de  Erasto  “os  Espíritos  atraem 

Espíritos  que  lhes  são  similares”  (34),  bem  como 

nesta outra que os Espíritos superiores disseram ao 

Codificador: “O semelhante atrai o semelhante.” (35)

47



4.  Além  do  diálogo  com  os  Espíritos 
obsessores,  teria  algo  mais  a  se  fazer  a 
favor do paciente?

A  nossa  experiência  em  reuniões  de 

desobsessão nos leva a ter uma visão mais ampla 

desse tipo de atividade, que, se não em todas, pelo 

que  nos  foi  possível  ver,  desenvolve-se  na 

esmagadora  maioria  das  Casas  Espíritas  que 

visitamos em nossas andanças.

Assim  como  sugestão  viável  poderemos 

apresentar as três seguintes atividades para um bom 

resultado nas atividades de desobsessão:

1ª) Presença do paciente na instituição

Se  for  considerado  que  “a  obsessão  decorre 

sempre  de  uma  imperfeição  moral”  (36)  e  que 

também  as  “imperfeições  morais  do  obsidiado 

constituem,  quase  sempre  um  obstáculo  à  sua 

libertação.” (37),  então é possível compreender que 

“para  obter  a  cura,  é  preciso  tratar,  ao  mesmo 

tempo, o doente e o Espírito obsessor.” (38)

48



O  ilustrador  Wilton  Pontes  estava  muito 

inspirado quando da criação dessa imagem (39), que 

bem representa o pensamento de muitos pacientes, 

portanto, devemos instruí-los quanto à necessidade 

da reforma íntima.

É  na  Revista  Espírita  1862,  mês  de 

dezembro, no artigo “Estudo sobre os possessos de 

Morzine”,  teremos  um  complemento  desses 

pensamentos do Codificador:

Acrescentamos,  enfim,  que  certas 
obsessões tenazes, sobretudo nas pessoas 
merecedoras,  algumas  vezes,  fazem 

49



partes  das  provas às  quais  estão 
submetidas.  “Ocorre  mesmo  algumas 
vezes que a obsessão, quando é simples, 
é uma tarefa imposta ao obsidiado, que 
deve  trabalhar  para  melhorar  o 
obsessor,  como  um  pai  à  de  um  filho 
viciado.” (40)

Muito  interessante  essa  informação,  pois  ela 

nos  apresenta  algo  inusitado  em  relação  ao 

fenômeno  da  obsessão:  é  que  fica  na 

responsabilidade do obsidiado o encargo de ajudar a 

seu obsessor.

Embora o tratamento do doente também tenha 

relação  aos  maus  fluidos,  pode-se,  muito  bem, 

aplicar de forma generalizada a todos os obsidiados 

quanto à necessidade indispensável de sua melhoria 

moral visando a sua libertação.

O  que  estamos  propondo,  sem  a  mínima 

intenção  de  ser  dono  da  verdade,  é  que  os 

obsidiados sejam instruídos quanto à necessidade de 

se  preocuparem  com  sua  melhoria  moral,  para, 

definitivamente, eliminar em si  as causas que, por 

sintonia vibracional, atraem os Espíritos maus.

50



A  nossa  experiência  nessas  reuniões,  no 

entanto,  nos  convenceu  a  usar  um  método 

diferenciado.  Numa  das  instituições  que 

frequentamos foi criada uma reunião específica para 

o trato das obsessões, na qual o paciente também 

deveria comparecer, esse é o diferencial. Usaremos 

desta imagem para melhor explicar (41):

Os  pacientes,  cujo  “tratamento”  se  realizava 

na  reunião,  ficavam  no  auditório  assistindo  a 

exposição de um orador, cujos temas tinham como 

foco principal o aspecto moral dos ensinamentos do 

Cristo,  detalhados  por  Allan  Kardec  na  obra  O 

Evangelho Segundo o Espiritismo. Enquanto isso, na 

sala de reuniões, a equipe de encarnados, assistidos 

51



pelos Espíritos envolvidos no trabalho, empenhava-

se na tarefa de estabelecer um diálogo fraterno com 

os obsessores.

Somente não se exigia participar da reunião os 

pacientes  que  não  podiam se  locomover,  seja  por 

motivo  de  saúde  ou  por  alguma  outra  razão  que 

justificasse a sua ausência.

Seria  útil  trazermos  o  seguinte  trecho  das 

considerações de J. Herculano Pires inseridas na IV – 

Parte  –  A  prática  mediúnica,  item  3.  Sessões 

mediúnicas da obra O Espírito e o Tempo:

[…]  A  cura  pode ser  obtida  em poucos 
dias ou levar meses e até anos, com fases 
intermitentes  de  melhora  e  recaída.  Só  a 
insistência  no  trabalho  desobsessivo  e  a 
vontade  ativa  do  paciente  no  sentido  de 
libertar-se podem apressar os resultados.  A 
dificuldade maior está sempre na falta 
de vontade do paciente, acostumado à 
ligação  obsessiva,  numa  situação 
ambivalente, em que ao mesmo tempo 
quer libertar-se mas continua apegado 
ao obsessor, sentindo sua falta quando 
ele  se  afasta  e  invocando-o 
inconscientemente. Há obsessores que se 
consideram, com razão, obsedados pela sua 

52



vítima.  Ideias,  hábitos,  tendências 
alimentadas  pelo  obsedado  constituem 
elementos  de  atração  para  o  obsessor. 
Nesses  casos,  o  trabalho  maior  da 
desobsessão  é  com  a  própria  vítima.  Os 
dirigentes  do  trabalho  precisam estar 
atentos,  vigilantes  quanto  ao 
comportamento  do  obsedado, 
ajudando-o  constantemente  a  reagir 
contra  as  influências  do  espírito  e 
contra  as  suas  próprias  tendências  e 
hábitos  mentais.  A  mente  do  obsedado, 
nesses  casos,  é  o  pivô  do  processo. 
Ensinar-lhe a  controlar  e dominar sua 
mente  pela  vontade,  com  apoio  no 
esclarecimento  doutrinário,  é  o  que 
mais  importa.  Do  domínio  da  mente 
decorre  naturalmente  o  domínio  das 
emoções  e  dos  sentimentos,  que  são  por 
assim  dizer  os  elementos  de  atração  do 
espírito obsessor. (42)

O grupo mediúnico tem que envidar todos os 

esforços  para  auxiliar  ao  paciente  na mudança de 

comportamento, especialmente quanto aos vícios e 

atitudes  menos  dignas  alimentadas  contra  o 

próximo, tais como: ódio, raiva, desejo vingança, etc.

2ª) Magnetização mental

Entendemos  que  esse  ponto  merece  ser 

53



destacado,  pois,  na  Codificação,  há  referência  a 

utilização da magnetização mental.

No artigo “Magnetização mental”, publicado no 

site da AME-JF – Aliança Municipal Espírita de Juiz de 

Fora, o confrade Ricardo Baesso de Oliveira assim a 

define:

Um  dos  recursos  fluidoterápicos 
disponível no arsenal terapêutico espírita é 
a irradiação a distância.  Um grupo de 
espíritas se reúne e, através da prece e 
do  pensamento  direcionado  às  forças 
do  bem,  mentaliza  um  enfermo, 
desejando  ardentemente  sua 
recuperação.  Resultados  favoráveis  têm 
sido  observados  pelos  tarefeiros  espíritas. 
Kardec  denominou  tal  prática 
terapêutica de magnetização mental e 
referiu-se a ela, possivelmente pela primeira 
vez,  em um texto  de  janeiro  de  1863  da 
Revista Espírita. (43)

Vejamos o texto mencionado ao final, que será 

tomado  do  artigo  “Estudo  sobre  os  possessos  de 

Morzine” publicado na Revista Espírita 1863, mês 

de  janeiro,  em  que  um  Espírito  superior  fez  a 

seguinte  recomendação a  respeito  de  um caso  de 

54



uma  jovem,  que  atraiu  para  junto  de  si  vários 

Espíritos maus:

“[…] podeis curá-la,  mas é preciso para 
isso  uma  força  moral  capaz  de  vencer  a 
resistência, e essa força não é dada a um só. 
Que cinco ou seis Espíritas sinceros se 
reúnam todos os dias,  durante alguns 
instantes, e peçam com fervor a Deus e 
aos bons Espíritos  para assisti-la; que 
vossa  ardente  prece  seja,  ao  mesmo 
tempo, uma magnetização mental; não 
tendes, para isto, necessidade de estar 
junto  dela,  ao  contrário;  pelo 
pensamento podeis levar sobre ela uma 
corrente fluídica salutar, cuja força estará 
em razão de vossa  intenção e  aumentada 
pelo  número;  por  esse  meio,  podereis 
neutralizar o mau fluido que a envolve. Fazei 
isto;  tende  fé  e  confiança  em  Deus,  e 
esperai.” (44)

Concluindo  esse  artigo,  disse  o 
Codificador:

O  modo  de  ação  está  aqui  claramente 
indicado,  e  não  saberíamos  acrescentar 
nada de mais preciso à explicação dada pelo 
Espírito.  A prece não tem, pois, só o efeito 
de  chamar,  sobre  o  paciente,  um  socorro 
estranho,  mas  o  de  exercer  uma  ação 
magnética. O  que  não  se  poderia,  pois, 
pelo  magnetismo  secundado  pela  prece! 

55



Infelizmente,  certos  magnetizadores  fazem 
muito,  a  exemplo  de  muitos  médicos, 
abstração do elemento espiritual;  eles não 
veem senão a ação mecânica, e se privam 
assim de um poderoso auxiliar.  Esperamos 
que os verdadeiros Espíritas verão mais 
tarde, nesse fato, uma prova a mais do 
bem que poderão fazer em semelhante 
circunstância. (45)

Não  há  como  negar  que,  em  certos  casos, 

poderá  ocorrer  a  cura  da  obsessão  utilizando-se 

apenas desse processo de magnetização.

Será oportuno, citar novamente este trecho da 

Revista  Espírita  1864,  mês  de  fevereiro, 

porquanto, algo nele cabe nesse contexto:

“[…]  Seguindo o conselho de nossos 
guias  espirituais,  imediatamente  nos 
pusemos  à  obra.  A  11  deste  mês,  às  oito 
horas  da  noite,  começaram  nossas 
reuniões com vistas a evocar o Espírito, 
moralizá-lo,  orar  pelo  obsessor  e  pela 
vítima  e  a  exercer  sobre  esta  uma 
magnetização  mental.  As  reuniões 
ocorriam todas as noites e na sexta-feira, 
15, a menina sofreu a última crise. […].” (46)

56



Nas  orientações  dos  guias  destacamos  a 

sugestão de se  fazer  uma magnetização mental  a 

favor  da  vítima,  essa  será  realizada  se  fazendo 

preces a favor do obsediado.

Destacamos do final da orientação de Erasto, 

publicado  na  Revista  Espírita  1864,  mês  de 

janeiro, o seguinte trecho:

“[…] Não é preciso esquecer, no mais, 
que  a  prece  coletiva  tem  um poder 
muito  grande,  quando  é  feita  por  certo 
número de pessoas agindo em acordo, com 
uma fé viva e um desejo ardente de aliviar.” 
(47)

No  capítulo  “XXVII  –  Coletânea  de  preces 

espíritas”, tópico “Pelos obsidiados”, de O Evangelho 

Segundo o Espiritismo, Allan Kardec deixa bem claro 

que “Em todos os casos de obsessão, a prece é o 

mais poderoso auxiliar que se tem para agir contra o 

Espírito obsessor”. (48)

3ª) Passes magnéticos

Do  artigo  “Intervenção  dos  parentes  nas 

curas”, publicado na Revista Espírita 1867, mês de 

57



junho, transcrevemos trecho da carta enviada pelo 

Dr.  Dombre,  de  Marmande,  ao  Codificador  e  seus 

respectivos comentários:

“já  há  algum  tempo  que  não 
conversamos  sobre  o  resultado  de  nossos 
trabalhos  Espíritas  que  prosseguimos  com 
perseverança e, estou feliz em dizê-lo, com 
sucessos satisfatórios.  Os obsidiados e os 
doentes são sempre objeto de nossos 
cuidados exclusivos. A moralização e os 
fluidos  são  os  principais  meios 
indicados por nossos guias.

“Nossos bons Espíritos, que se devotam à 
propagação  do  Espiritismo,  tomaram 
também  a  tarefa  de  vulgarizar  o 
magnetismo. Em quase todas as consultas, 
para  os  diversos  casos  de  doenças,  eles 
pedem o  concurso  dos  parentes:  um pai, 
uma mãe, um irmão ou uma irmã, um 
vizinho, um amigo são requiridos para 
fazer passes.  Essas bravas criaturas ficam 
surpresas de deter as crises, de acalmar as 
dores.  Este  meio  é,  isto  me  parece, 
engenhoso  e  seguro  para  fazer  adeptos, 
também a  confiança  se  estende  cada  vez 
mais  em  nossa  região.  Os  grupos  que  se 
ocupam de curas talvez fariam bem em dar 
os mesmos conselhos; os felizes resultados 
obtidos  provariam  de  modo  evidente  a 
verdade do magnetismo, e dariam a certeza 

58



de que  a faculdade de curar ou aliviar 
seu  semelhante  não  é  o  privilégio 
exclusivo de algumas pessoas; que  não 
é preciso, para isto, senão boa vontade 
e confiança em Deus; não falo de uma boa 
saúde  que  é  condição  indispensável,  se  o 
compreendem.  Em  reconhecendo  que  se 
tem em si mesmo esse poder, adquire-se a 
certeza de que não há malabarismos, nem 
sortilégio, nem pacto com o diabo. É, pois, 
um meio de destruir as ideias supersticiosas.

“Eis alguns exemplos de curas obtidas.

“Uma  menina  de  6  a  7  anos  estava 
acamada,  tendo  uma  dor  de  cabeça 
contínua,  febre,  uma  tosse  frequente  com 
escarro, uma dor viva do lado esquerdo; dor 
também  nos  olhos  que  se  recobriam,  de 
tempo  em  tempo,  de  uma  substância 
leitosa,  formando  uma  espécie  de  fronha. 
Sob  os  cabelos,  a  pele  do  crânio  estava 
recoberta  de  películas  brancas;  a  urina 
espessa e turva. A criança fraca e abatida 
não  comia  nem  dormia.  O  médico  tinha 
acabado por suspender suas visitas. A mãe, 
pobre,  em presença de sua filha doente e 
abandonada,  veio  me  procurar.  Nossos 
guias  consultados  prescreveram,  por 
todo  remédio,  a  imposição  das  mãos, 
os  passes  fluídicos da  parte  da  mãe, 
recomendando-me  ir,  durante  alguns  dias, 
fazê-la ver como a isto se prender. Comecei 
por fazer levantar os vesicatórios e fazê-los 
secar.  Depois de  três dias de passes e 

59



de imposição de mãos sobre a cabeça, 
os rins e o peito, efetuados a título de 
lições, mas feitos com alma, a criança 
pediu  para  se  levantar;  a  febre  estava 
detida, e todos os acidentes descritos mais 
acima desapareceram ao cabo de dez dias.

“Esta  cura,  que  a  mãe  qualificava  de 
miraculosa, me fez chamar, dois dias mais 
tarde, junto de uma outra menina de 3 ou 4 
anos que tinha febre. Depois dos  passes e 
imposição  das  mãos,  a  febre  cessou, 
desde o primeiro dia.

“As curas de algumas obsessões não nos 
deram menos satisfação e confiança. Marie 
B…, jovem de 21 anos, de Samazan, perto 
de  Marmande,  se  punha  nua  como  um 
verme, corria pelos campos, e ia se deitar ao 
lado  de  um cão  num buraco  de  palha.  A 
moralização  do  obsessor  de  nossa 
parte, e  os passes fluídicos feitos pelo 
marido,  segundo  nossas  instruções, 
logo  a  libertaram.  Toda  a  comuna  de 
Samazan foi testemunha da impotência da 
medicina em curá-la, e da eficácia do meio 
simples  empregado  para  conduzi-la  ao 
estado normal.

“A senhora D…, com a idade de 22 anos, 
da comuna de Sainte-Marthe, não longe de 
Marmande,  caía  em  crises 
extraordinárias  e  violentas;  ela  rugia, 
mordia,  rolava,  sentia  golpes  terríveis  no 
estômago,  desmaiava,  e,  frequentemente, 

60



ficava  quatro  ou  cinco  horas  sem 
conhecimento;  uma vez ela ficou oito dias 
sem recobrar sua lucidez. O Sr.  doutor T… 
tinha-lhe  em  vão  dado  seus  cuidados.  O 
marido,  ao  cabo  de  cursos  junto  das 
pessoas da arte, dos padres de nossa 
região, reputados curadores exorcistas, 
adivinhos,  porque  confessou  tê-los 
consultado, se dirige a nós com o pedido 
de consentirmos nos ocupar de sua mulher 
se, como lhe foi reputado, estava em nosso 
poder curá-la. Prometemos escrever-lhe para 
lhe indicar o que deveria fazer.

“Nossos  guias  nos  disseram:  Que 
cesse todo tratamento médico: os remédios 
seriam inúteis;  que o marido elevasse sua 
alma  a  Deus,  que  impusesse  as  mãos 
sobre  a  fronte  de  sua  mulher  e  lhe 
fizesse  passes  fluídicos  com  amor  e 
confiança;  que  observasse  pontualmente 
as  recomendações  que  iríamos  fazer-lhe, 
embora  qualquer  contrariedade  que  disso 
possa sentir (seguem essas recomendações 
que são todas pessoais),  e  se compenetre 
bem  da  ideia  de  que  são  necessárias  ao 
proveito de sua pobre aflita, ele terá logo a 
sua recompensa.

“Disseram-nos também para chamar 
e  moralizar  o  Espírito  obsessor,  sob  o 
nome de Lucie Cédar. Este Espírito revela a 
causa que o levava a atormentara Sra. D… 
Essa  causa  se  ligava  precisamente  às 
recomendações  feitas  ao  marido.  Este 

61



último estando conforme com tudo, teve a 
satisfação  de  ver  sua  mulher 
completamente livre, no espaço de dez dias. 
Ele me disse: Uma vez que os Espíritos se 
comunicam, não me admiro que tenham vos 
dito  que  não  era  conhecido  de  mim,  mas 
estou bem mais admirado de que nenhum 
remédio tenha podido curar minha mulher; 
se estivesse me dirigido a vós desde o início, 
teria 150 fr. em meu bolso, que ali não estão 
mais, e que despendi em medicamentos.

"Eu  vos  aperto  muito  cordialmente  a 
mão,

“DOMBRE.”

Estes fatos de curas nada têm de mais 
extraordinário  do  que  aqueles  que  já 
citamos,  provindos  do mesmo centro;  mas 
eles provam, pela persistência do sucesso, 
há vários anos, o que se pode obter com a 
perseverança e o devotamento, também  a 
assistência  dos  bons  Espíritos  nisso 
jamais  falta.  Eles  não  abandonam 
senão  aqueles  que  deixam  o  bom 
caminho, o que é fácil de reconhecer pelo 
declínio  dos  sucessos,  ao  passo  que 
sustentam, até o último momento,  mesmo 
contra os ataques da malevolência, aqueles 
cujo  zelo,  sinceridade,  abnegação  e 
humanidade são à prova das vicissitudes da 
vida. Eles elevam aquele que se abaixa, e 
abaixam aquele que se eleva. Isto se aplica 
a todos os gêneros de mediunidade.

62



[…].

O fato mais característico assinalado 
nesta  carta  é  o  da  intervenção  dos 
parentes  e  amigos  dos  doentes  nas 
curas.  É  uma ideia  nova cuja  importância 
não  escapará  a  ninguém,  porque  sua 
propagação  não  pode  deixar  de  ter 
resultados  consideráveis;  é  a  vulgarização 
anunciada  da  mediunidade  curadora.  […]. 
(49) (itálico do original)

Destacam-se estes quatro pontos:

1º) a  necessidade  de  evocar  e  moralizar  o 

obsessor;

2º) a questão do uso de passes;

3º) o  pedido  oportuno  de  orientação  aos 

Espíritos coordenadores da reunião; e

4º) a participação dos parentes no processo de 

cura dos obsediados.

Que tudo isso sirva de exemplo para todos que 

aceitarem de bom grado e fraternalmente participar 

dessas reuniões.

63



5. Alcoolismo como efeito de obsessão

O  alcoolismo  (50)  é 

uma  dolosa  situação,  que, 

em  alguns  casos,  pode 

surgir como origem de uma 

obsessão, por isso merece, 

de  nossa  parte,  algumas 

explicações  dado  o  seu 

relevante papel entre as suas várias causas.

O capítulo  “1  –  Álcool  e  Obsessão”,  da  obra 

Diálogo dos Vivos, José Herculano Pires, assinando 

como Irmão Saulo, esclarece-nos:

Os espíritos vampirescos são viciados 
que  morreram  no  vício  e  continuam  no 
mundo  espiritual  inferior,  aqui  mesmo  na 
Terra,  buscando  ansiosamente  os  seus 
“tragos”.  Satisfazem-se  com  as 
emanações alcoólicas de suas vítimas e 
continuam  a  sugá-las  como  vampiros 
psíquicos. (51)

64



Como a morte não nos transforma em anjos, 

retornamos ao mundo espiritual  tal  e  qual  éramos 

como encarnados – incluindo, obviamente, todos os 

vícios que nos proporcionavam prazer.

Mais à frente, no capítulo “31 – Remédio Fácil”, 

Herculano Pires aponta a causa das obsessões, diz 

ele que:

A obsessão tem suas raízes nas vidas 
anteriores.  E  essas  raízes  mergulham 
fundo  no  chão  do  sentimento,  da 
afetividade. Afetos e desafetos de ontem 
determinam  as  obsessões  de  hoje. 
Criaturas  que  prejudicamos  em  vidas 
passadas vêm agora cobrar o que lhe 
fizemos.  Se  estão  doentes  até  hoje, 
aproximam-se  de  nós  e,  por  meio  da 
indução, nos transmitem os seus males. 
Sofremos,  então,  o  que  fizemos  os  outros 
sofrerem. (52)

Seguindo esse pensamento de Herculano Pires, 

acreditamos  que  é  bem provável  que  o  móvel  da 

esmagadora maioria dos casos de obsessão seja por 

motivo  de  vingança  que  o  desencarnado  exerce 

sobre o encarnado.

65



Entendemos  que  isso  é  algo  que  se  pode 

confirmar  nas  seguintes  obras  da  Codificação 

Espírita:

1º)  O Livro dos Médiuns, Segunda parte, 
capítulo “XXIII – Obsessão”, no item 245:

As causas da obsessão variam de acordo 
com o caráter do Espírito. Às vezes é uma 
vingança que ele exerce sobre a pessoa 
que  o  magoou  nesta  vida  ou  em 
existências anteriores. […]. (53)

2º) O Evangelho Segundo o Espiritismo, 
capítulo  “XXVIII  –  Coletânea  de  preces 
espíritas”, item 81:

A obsessão exprime quase sempre a 
vingança exercida  por  um Espírito  e  que 
com frequência tem sua origem nas relações 
que  o  obsidiado  manteve  com  ele  em 
precedente existência. […]. (54)

3º)  A Gênese,  capítulo “XIV – Os fluidos”, 
item 46:

Quase  sempre  a  obsessão  exprime 
vingança tomada  por  um  Espírito  e  sua 
origem  frequentemente  se  encontra  nas 
relações  que  o  obsidiado  manteve  com  o 
obsessor, em precedente existência. (55)

66



Boa parte das causas tem relação direta com a 

“fraqueza  moral  de  certos  indivíduos”  (56)  que  os 

Espíritos  inferiores,  deliberadamente,  podem  se 

aproveitar, de tal sorte que, conforme nos esclarece 

o Codificador,  “a pessoa sobre quem ele atua não 

consegue se desembaraçar.” (57)

Por outo lado, é de conhecimento geral que os 

vícios  das  mais  variadas  natureza  também  são 

outras tantas “portas abertas” à obsessão.

Um  exemplo  clássico  que  podemos  citar  é 

justamente  o  alcoolismo,  muito  bem exemplificado 

nesta imagem (58):

67



A  situação  inusitada  que,  algumas  vezes, 

encontramos  na  prática  diária,  que  é  preciso 

mencionar,  é  que,  em  determinadas  situações 

obsessivas, o Espírito, que em vida foi um alcoólatra, 

pode induzir sua vítima ao alcoolismo, ainda que ela 

não tenha o hábito de ingerir bebidas alcoólicas.

A  ação  tenaz  e  persistente  do  habitante  do 

além-túmulo, ao final de um certo tempo, acaba por 

vencer  toda  e  qualquer  resistência  do  encarnado, 

fazendo-o cair “nas águas profundas” desse vício.

68



6.  Condições  ideais  de  uma  reunião 
mediúnica

Dentro  da  nossa  visão,  que  pode  estar 

equivocada, pois jamais nos colocamos como sendo 

“o  dono da  verdade”,  apresentaremos  vários  itens 

para desenvolver sobre esse tema. Tudo terá como 

base a nossa experiência adquirida tanto em reunião 

de educação mediúnica quanto nas que tinham por 

objetivo o esclarecimento de Espíritos, popularmente 

designada de “reunião de desobsessão”.

Preferimos trabalhar dessa forma pois os seus 

detalhes  nos  permitirão  compreender  melhor  as 

características desse tipo de reunião mediúnica bem 

como  a  responsabilidade  de  cada  um  dos  seus 

participantes.

A seguir faremos considerações sobre variados 

tópicos  relacionados  às  reuniões  mediúnicas, 

trazendo-as para o contexto das que têm objetivo o 

esclarecimento dos Espíritos.

69



6.1. A escolha do dirigente ou coordenador e 
considerações a respeito dos médiuns

Recorremos  ao  capítulo  “IV  –  Entrevistas: 

Questões  de  natureza  doutrinária  e  o  movimento 

espírita no Brasil e no exterior” de Quando a Vida 

Responde (2010),  no  qual  o  médium  José  Raul 

Teixeira, nos alerta:

No campo dos  centros  espíritas,  muitos 
não  têm critérios  doutrinários  para  a 
escolha  dos  seus  dirigentes  das 
sessões e  optam,  quase  sempre,  por 
companheiros que, mesmo quando têm boa 
vontade,  desconhecem a profundidade e a 
dinâmica  daquilo  que  foram  chamados  a 
fazer;  não  têm  voz  ativa,  conquistada 
pela  autoridade  moral  e  pela 
convivência  semanal  com  os  médiuns 
que, então, fazem o que querem na sessão; 
não exigem dos membros das sessões 
mediúnicas a participação nas reuniões 
de estudos do centro, o que permite que 
muitos  médiuns  só  compareçam  à 
instituição  nos  dias  e  horários  dessas 
sessões,  não  conseguindo  higienizar  as 
mentes por meio dos estudos, das análises, 
das discussões felizes, das trocas afetivas, 
mas  mantendo  cacoetes  dispensáveis  que 
afivelam à mediunidade propriamente dita, 
predispondo-se  muitas  vezes  ao  surto 

70



anímico ou às investidas mistificadoras, que 
proliferam  nos  terrenos  onde  vigora  a 
invigilância.

Poucos  dirigentes  espíritas  sabem 
que  não  deve  ser  qualquer  médium 
convidado para atender  aos trabalhos 
desobsessivos. Não é por ser psicofônico, 
vidente ou psicógrafo que um médium terá 
condições  gerais  para  participar  de 
trabalhos  tão  graves,  tão  sérios.  Pessoas 
que mantêm o tabagismo, o alcoolismo 
ou o uso de quaisquer outras drogas de 
tropismo  neurológico;  indivíduos  que 
se  mantêm nas  faixas  da  prostituição 
sexual, por mais modernas que estejam tais 
práticas  nas  metrópoles,  e  quejandos, 
certamente  não  serão  os  mais 
recomendados  para  atender  nessas 
sessões.  Pessoas de língua grande, que 
não sabem guardar a discrição exigida por 
esses  labores,  bem  como  as  que  portam 
desarranjos emocionais, que gritam, que se 
acabam de chorar se chove ou se faz sol, 
não  devem  ser  chamadas  para  tão 
sérios compromissos. (59)

Em nossa percepção essas colocações de Raul 

Teixeira  fazem  sentido,  foi  por  essa  razão  que  a 

transcrevemos. Via de regra, não há muito critério na 

escolha  do  dirigente  e  também  em  relação  aos 

71



médiuns,  que  somente  por  serem  medianeiros 

devem  ser  chamados,  existem  os  pontos 

relacionados que devem ser levados em conta.

6.2. O estudo doutrinário é a primeira e a mais 
importante tarefa a ser feita

É  importante  que  esta  frase  do  Espírito  de 

Verdade seja lembrada: “Espíritas! amai-vos, este o 

primeiro  ensinamento;  instruí-vos,  este  o 

segundo.”  (60)  É  uma  recomendação  geral,  mas 

acreditamos que ela deve ser observada à risca por 

todos aqueles que venham a se dedicar às reuniões 

de desobsessão.

Embora em O Que é o Espiritismo (1865 – 6ª 

edição), Allan Kardec tenha se referido aos que se 

interessassem  em  conhecer  o  Espiritismo, 

acreditamos que a sua orientação poderá valer para 

todos os membros de uma reunião mediúnica.

[…]  o  melhor  meio  de  se  esclarecerem 
sobre  o  Espiritismo  é  estudarem 
previamente  a  teoria;  os  fatos  virão 
depois,  naturalmente,  e  serão 
compreendidos  facilmente,  qualquer  que 

72



seja a ordem em que as circunstâncias os 
façam vir. […].

[…].

[…] deve-se ler O Livro dos Espíritos, no 
qual  os  princípios  da  Doutrina  estão 
completamente  desenvolvidos;  depois,  O 
Livro  dos  Médiuns, para  a  parte 
experimental,  destinado  a  servir  de  guia 
para  os  que  desejarem  operar  por  si 
mesmos,  bem  como  aos  que  quiserem 
compreender  melhor  os  fenômenos.  Vêm 
depois  as  diversas  obras  em que  são 
desenvolvidas  as  aplicações  e  as 
consequências da Doutrina, tais como: O 
Evangelho Segundo o Espiritismo, O Céu e o 
Inferno etc. (61)

Acreditamos que o Codificador está coberto de 

razão  quando  nos  faz  entender  que  primeiro  é 

preciso conhecer para depois praticar.

Em  O Livro dos  Médiuns,  capítulo  “XXXI  – 

Dissertações  espíritas”,  no  tópico  “Comunicações 

apócrifas”,  Allan  Kardec  analisa  uma  mensagem 

assinada com o nome “Bossuet, Alfred de Marignac”, 

que concluiu não ser dele. Aí comenta:

Realmente,  a  facilidade  com  que 

73



algumas  pessoas  aceitam tudo  o  que 
vem do mundo invisível, sob o prestígio 
de um grande nome,  é  que anima os 
Espíritos embusteiros. Todos, pois, devem 
consagrar  a  máxima  atenção  em  lhes 
frustrar os embustes; porém, ninguém pode 
chegar  a  isso  senão  com  o  auxílio  da 
experiência  adquirida  por  meio  de  um 
estudo  sério.  É  por  isso  que  repetimos 
incessantemente:  estudai,  antes  de 
praticardes,  pois  esse é o único meio 
de  não  adquirirdes  a  experiência  à 
vossa própria custa. (62)

A lição  que  jamais  devemos  nos  esquecer  é 

que  há  no  mundo  espiritual  Espíritos  embusteiros 

que não têm o menor constrangimento em utilizar-se 

do nome de algum personagem renomado.

Em nossa maneira de ver, o estudo prévio até 

imprescindível,  considerado-se  o  teor  deste  trecho 

do artigo “Estudo sobre os possessos de Morzine”, 

publicado  na  Revista  Espírita  1863,  mês  de 

janeiro:

[…]  O  exercício  da  mediunidade  pode 
provocar  no  indivíduo  a  invasão  de  maus 
Espíritos e suas consequências?

74



Jamais dissimulamos os escolhos que se 
encontram na mediunidade,  razão por que 
multiplicamos as instruções, a esse respeito, 
em  O  Livro  dos  Médiuns,  e  não 
cessamos  de  recomendar  o  estudo 
preliminar  antes  de  se  entregar  à 
prática;  também,  depois  da  publicação 
deste livro, o número de obsidiados diminuiu 
sensivelmente  e  notoriamente,  porque  ele 
poupa uma experiência que os novatos 
não adquirem,  frequentemente,  senão às 
suas  custas.  Dizemo-lo  ainda,  sim,  sem 
experiência,  a  mediunidade  tem 
inconvenientes dos quais o menor seria 
ser  mistificado  por  Espíritos 
enganadores  ou  levianos;  praticar  o 
Espiritismo  experimental  sem  estudo,  é 
querer  fazer  manipulações  químicas  sem 
saber a química.

[…].

A presunção de se crer invulnerável 
contra os maus Espíritos foi mais de uma 
vez punida de modo cruel, porque não são 
desafiadas  jamais  impunemente  pelo 
orgulho; o orgulho é a porta que lhes dá o 
acesso mais fácil,  porque ninguém oferece 
menos  resistência  do  que  o  orgulhoso 
quando tomado pelo seu lado fraco.  Antes 
de  se  dirigir  aos  Espíritos,  convém, 
pois,  se  armar  contra  o  ataque  dos 
maus, como quando se caminha sobre um 
terreno  onde  se  teme  a  mordedura  de 
serpentes. A isto chega-se primeiro pelo 

75



estudo preliminar que indica o caminho 
e  as  precauções  a  tomar,  depois  pela 
prece;  mas é preciso bem se compenetrar 
da verdade,  que o único preservativo está 
em si,  em sua própria  força,  e  jamais  em 
coisas  exteriores,  e  que  não  há  nem 
talismãs, nem amuletos, nem palavras 
sacramentais,  nem  fórmulas  sagradas 
ou  profanas  que possam ter  a  menor 
eficácia,  se  não  se  possui  em  si  as 
qualidades necessárias;  são,  pois,  estas 
qualidades  que  é  preciso  se  esforçar  em 
adquirir. (63)

Portanto,  o  passo  inicial 

para os que quiserem criar uma 

reunião  de  desobsessão  ou 

esclarecimento  é  se 

“concentrarem”  (64)  no  estudo 

dos livros publicados por Allan 

Kardec  relacionados  à  Codificação  Espírita  e,  em 

especial, a obra O Livro dos Médiuns, uma vez que, 

segundo  seu  pensamento,  trata-se  do  Espiritismo 

experimental e assim ser o “guia dos médiuns e dos 

evocadores”.

Como prometido, retomemos a obra  O Finito 

e o Infinito (1983), a fim de destacar outro aspecto 

76



da fala de Herculano Pires:

[…]  Kardec  […]  nem permitia  que  uma 
pessoa assistisse a uma sessão sem antes 
haver tomado conhecimento da doutrina.  O 
preparo  teórico  é  indispensável  à 
compreensão  dos  fenômenos.  As 
manifestações  espíritas  são  às  vezes  tão 
simples,  tão  naturais,  que  a  pessoa 
habituada  à  ideia  do  sobrenatural  não 
consegue aceitá-las.  É  preciso  mostrar-lhe, 
antes de tudo, que o fenômeno é natural. Só 
a explicação teórica pode preparar uma 
pessoa para a compreensão do que se 
passa. (65)

Com muito mais razão, o estudo teórico deve 

ser prática diária de todos aqueles que manifestarem 

desejo de participar da reunião, pois somente devem 

ser  admitidos  nela  os  que estudaram as  obras  da 

Codificação, especialmente, O Livro dos Espíritos e O 

Livro  dos  Médiuns,  para  terem  uma  mínima  base 

teórica da qual falou Herculano Pires.

Em Chico Xavier, Mandato de Amor (1993), 

publicação  da  UEM  –  União  Espírita  Mineira,  no 

capítulo  “IV  –  Suas  palavras  ao  longo  do  tempo, 

destacamos”  do  tópico  “Entrevistas  do  médium 

77



Chico Xavier” a seguinte questão:

Pergunta –  A cultura é essencial para 
uma pessoa ser médium?

Resposta  –  A  mediunidade  pode 
manifestar-se  através  da  pessoa 
absolutamente  inculta,  mas  os  bons 
espíritos  são  de  parecer  que  todos  os 
médiuns são chamados a estudar, a fim 
de servirem com mais segurança. (66)

Eis a opinião de alguém que é considerado por 

muitos o maior médium brasileiro (67), que, inspirado, 

estende  a  nossa  necessidade  de  estudo  além das 

fronteiras das obras espíritas.

Como  já  deixamos  claro,  julgamos  que  nas 

reuniões  de  desobsessão  o  estudo  sempre  deve 

preceder à parte prática e quando essa se iniciar, a 

opção mais viável,  será a de estudar  O Evangelho 

Segundo  o  Espiritismo,  evitando-se,  obviamente, 

conflito de opiniões.

Na Revista Espírita 1859, mês de dezembro, 

em  “Boletim”  encontra-se  o  registro  de  que  na 

sessão particular do dia 21.10.1859, foi lida a ata e 

78



os trabalhos do dia 14. Dela destacamos o seguinte 

trecho:

2º O senhor de R… propôs a evocação de 
seu pai, por considerações de utilidade geral 
e não pessoais, presumindo que disto possa 
sair um ensinamento.

São  Luís,  interrogado  sobre  a 
possibilidade  desta  evocação,  respondeu: 
Vós o podeis perfeitamente;  entretanto, 
eu vos faria notar, meus amigos, que  esta 
evocação  requer  uma  grande 
tranquilidade  de  espírito;  esta  noite, 
discutistes  longamente  assuntos 
administrativos,  e  creio  que será bom 
remetê-la a uma outra sessão, tendo em 
vista que pode ser mais instrutiva. (68)

Em  meio  a  debates  acalorados,  certamente, 

acabamos por entrar em um estado de irritação e, 

com  isso,  “contaminamos”  o  ambiente  devido  à 

energia  negativa  que,  nessas  circunstâncias,  é 

gerada.

Vamos encontrar  na  Revista Espírita 1860, 

mês  de  agosto,  em  “Boletim”,  há  na  sessão 

particular do dia 20.07, uma orientação bem curiosa 

de São Luís:

79



Depois  da  sessão,  numa  comunicação 
privada, perguntando-se a  São Luís se ele 
estava  satisfeito,  respondeu:  “Sim  e  não; 
errais  em  tolerar  os  cochichos 
contínuos de certos membros, quando 
os  Espíritos  são  questionados. Tendes, 
às vezes, comunicações que pedem réplicas 
sérias  de  vossa  parte,  e  respostas  mais 
sérias  ainda  da  parte  dos  Espíritos 
evocados que,  com  isso,  crede-o  bem, 
sentem descontentamento;  daí  nada de 
completo,  porque  o  médium,  que 
escreve,  sente  ao  seu  redor  graves 
distrações nocivas ao seu ministério. Há 
uma coisa séria a fazer,  é ler,  na próxima 
sessão,  estas  observações,  que  serão 
compreendidas  por  todos os  sócios,  dizei-
lhes  que  aqui  não  é  um gabinete  de 
conversa.” (69)

Além do fato dos Espíritos manifestantes não 

toleraram os cochichos, esses provocam “ruídos”, ou 

seja,  “graves  distrações  nocivas”,  prejudicando  a 

captação de seus pensamentos pelo médium.

6.3. Homogeneidade a meta indispensável para 
todos

Traremos,  agora,  dois  pontos  a  respeito  das 

reuniões  mediúnicas,  talvez  sejam  os  mais 

80



importantes:  a  homogeneidade  e  o  trabalho  em 

equipe.

1º) Homogeneidade:

Em  O  Livro  dos  Médiuns,  Segunda  parte, 

capítulo “XXIX – Reuniões e Sociedades Espíritas”, no 

item 331, o Codificador explica que:

Uma reunião  é  um ser coletivo,  cujas 
qualidades e propriedades são a resultante 
das  de  seus  membros,  formando  uma 
espécie  de  feixe.  Ora,  quanto  mais 
homogêneo for esse feixe,  tanto mais 
força terá. […]. (70)

Para  tornar  mais  explícita  essa  orientação, 

vamos recorrer à “Resposta do Sr. Allan Kardec” aos 

espíritas  lioneses,  publicada  na  Revista  Espírita 

1860, mês de outubro, em que lemos:

Está  reconhecido  que  as  melhores 
comunicações  são  obtidas  nas  reuniões 
pouco numerosas, naquelas sobretudo 
onde reinem a harmonia e a comunhão 
de  sentimentos:  ora,  quanto  mais  o 
número é grande, mais esta homogeneidade 
é  difícil  de  se  obter.  […]  Os  pequenos 

81



grupos,  ao  contrário,  serão  sempre 
mais  homogêneos;  nele  se  conhece 
melhor, se está sempre em família, admite-
se  melhor  quem  se  quer;  e,  como,  em 
definitivo,  todos  tendem  ao  mesmo 
objetivo,  podem  perfeitamente  se 
entender,  e  se  entenderão  tanto  melhor 
quanto não houver esse choque incessante, 
incompatível  com  o  recolhimento  e  a 
concentração de espírito. […]. (71)

Embora  o  Codificador  estivesse  mais 

preocupado  com  as  divergências  de  opiniões,  em 

razão  de  a  Doutrina  Espírita  ser  incipiente, 

acreditamos  que  essa  sua  recomendação  também 

vale para os dias atuais, especialmente quanto aos 

quesitos harmonia e comunhão de pensamento.

Acrescentaremos, por oportuno, um trecho do 

artigo  “Princípio  vital  das  sociedades  espíritas”, 

publicado na Revista Espírita 1862, mês de junho:

[…] ora, mantenho que não há reunião 
espírita  séria  possível  sem 
homogeneidade.  Por toda parte  onde há 
divergência de opinião, há tendência a 
fazer prevalecer a sua, desejo de impor 
suas  ideias  ou  sua  vontade;  daí 
discussões,  dissenções,  depois  dissolução: 

82



isto  é  inevitável,  e  é  o  que  ocorre  em 
todas as sociedades, qualquer que seja 
seu objeto,  onde cada um quer caminhar 
em caminhos diferentes. O que é necessário 
nas  outras  reuniões  é  mais  necessário 
ainda  nas  reuniões  espíritas  sérias, 
onde a primeira condição é a calma e o 
recolhimento, que são impossíveis com 
discussões que fazem perder o tempo em 
coisas inúteis; é então que os bons Espíritos 
dela  se  vão  e  deixam  o  campo  livre  aos 
Espíritos  trapalhões.  Eis  porque  as 
pequenas assembleias são preferíveis; 
a  homogeneidade  de  princípios,  de 
gostos,  de  caracteres  e  de  hábitos, 
condição  essencial  da  boa  harmonia, 
nelas  é  mais  fácil  obter  do  que  nas 
grandes assembleias. (72)

Especificamente  em  relação  às  reuniões 

mediúnicas, das quais estamos tratando, a questão 

das  “pequenas  assembleias  são  preferíveis”  será 

abordada mais à frente.

Do artigo “O Espiritismo na Bélgica”, publicado 

na  Revista  Espírita  1864,  mês  de  outubro, 

destacamos o seguinte parágrafo:

A  homogeneidade,  a  comunhão  de 
pensamentos e de sentimentos são para 

83



os grupos Espíritas, como  para quaisquer 
outras  reuniões,  a  condição  sine  qua 
non de estabilidade e de vitalidade.  É 
para esse objetivo que devem tender todos 
os  esforços,  e  compreende-se  que é  tanto 
mais fácil atingi-lo quanto as reuniões sejam 
menos numerosas.  Nas grandes reuniões 
é quase impossível evitar a ingerência 
de elementos heterogêneos que, cedo ou 
tarde,  semeiam a divisão;  mas pequenas 
reuniões,  onde  todo  o  mundo  se 
conhece e se aprecia, se está como em 
família,  o  recolhimento  é  maior,  e  a 
intrusão dos mal-intencionados mais difícil. 
A  diversidade dos  elementos  dos  quais  se 
compõem as grandes reuniões os torna, por 
isso  mesmo,  mais  vulneráveis  às  surdas 
astúcias dos adversários. (73)

Portanto, Allan Kardec faz da homogeneidade, 

que  é  mil  vezes  mais  fácil  de  se  conseguir  em 

reuniões  com  reduzido  número  de  pessoas,  uma 

condição indispensável  tanto para o  grupo espírita 

como um todo, quanto para as várias reuniões que 

se  realizam  nele.  Obviamente,  que  entre  elas  se 

inclui  às  destinadas  ao  diálogo  com  Espíritos 

promotores de obsessões.

Na Revista Espírita 1864, mês de dezembro, 

84



Allan Kardec publicou o seu discurso intitulado “Da 

comunhão  de  pensamentos”,  realizado  em  2  de 

novembro, numa reunião destinada à comemoração 

do  dia  dos  mortos,  do  qual  transcrevemos  os 

seguintes parágrafos:

O favor com o qual a ideia desta reunião 
foi acolhida é uma primeira resposta a essas 
diversas  perguntas;  é  o  indício  da 
necessidade  que  se  sente  em  se 
encontrar reunidos numa comunhão de 
pensamentos.

Comunhão  de  pensamentos! 
compreende-se  bem  toda  a  importância 
desta  palavra?  É  permitido  disso  duvidar, 
pelo  menos  da  parte  da  maioria.  O 
Espiritismo,  que  nos  explica  tantas  coisas 
pelas  leis  que  revela,  vem  agora  nos 
explicar a causa, os efeitos e a força dessa 
situação do espírito.

Comunhão  de  pensamentos,  quer 
dizer pensamento comum, unidade de 
intenções,  de  vontade,  de  desejo,  de 
aspiração. Ninguém pode desconhecer que 
o  pensamento  não seja  uma força;  mas  é 
uma  força  puramente  moral  e  abstrata? 
Não;  de  outro  modo  não  se  explicariam 
certos  efeitos  do  pensamento,  e  ainda 
menos da comunhão de pensamentos. Para 
compreendê-lo  é  preciso  conhecer  as 

85



propriedades  e  a  ação dos  elementos  que 
constituem a nossa essência espiritual, e é o 
Espiritismo que no-lo ensina.

O pensamento é o atributo característico 
do  ser  espiritual;  é  ele  que  distingue  o 
espírito  da  matéria;  sem  o  pensamento  o 
espírito  não  seria  espírito.  […]  O 
pensamento  age  sobre  os  fluidos 
ambientes, como o som age sobre o ar; 
esses fluidos nos levam o pensamento, 
como o ar nos leva o som. Pode-se, pois, 
dizer  com toda  a  verdade  que  há,  nesses 
fluidos, ondas e raios de pensamentos que 
se cruzam sem se confundirem, como há no 
ar ondas e raios sonoros.

Uma assembleia é um foco de onde 
se  irradiam  pensamentos  diversos;  é 
como  uma  orquestra,  um  coro  de 
pensamentos  onde cada  um produz  a  sua 
nota.  Disso  resulta  uma  multidão  de 
correntes  e  de  eflúvios  fluídicos  dos 
quais cada um recebe a impressão pelo 
sentido  espiritual, como  num  coro  de 
música,  cada  um recebe  a  impressão  dos 
sons pelo sentido do ouvido.

Mas,  do  mesmo  modo  que  há  raios 
sonoros  harmônicos  ou  discordantes,  há 
também  pensamentos  harmônicos  ou 
discordantes.  Se  o  conjunto  é 
harmônico a impressão é agradável; se 
é  discordante,  a  impressão é  penosa. 
Ora, para isso, não há necessidade de que o 

86



pensamento seja formulado em palavras; a 
irradiação  fluídica  não  existe  menos,  quer 
seja ela expressada ou não;  se todos são 
benevolentes,  todos  os  assistentes 
deles  sentem  um  verdadeiro  bem-
estar; sentem-se comodamente; mas se 
a  eles  se  misturam  alguns  pensamentos 
maus,  produzem o efeito  de uma corrente 
de ar gelado num meio lépido.

Tal é a causa do sentimento de satisfação 
que  se  sente  numa  reunião  simpática;  ali 
reina como uma atmosfera moral saudável, 
onde  se  respira  comodamente;  dali  se  sai 
reconfortado, porque se está impregnado de 
correntes  fluídicas  salutares.  Assim  se 
explicam também a ansiedade, o mal-estar 
que se sente num meio antipático, onde os 
pensamentos  malévolos  provocam,  por 
assim dizer, correntes fluídicas malsãs.

A  comunhão  de  pensamentos 
produz,  pois,  uma  espécie  de  efeito 
físico que reage sobre o moral; é o que 
só o Espiritismo poderia fazer compreender. 
O homem o sente instintivamente, uma vez 
que  procura  as  reuniões  onde  sabe 
encontrar  essa  comunhão;  nessas 
reuniões homogêneas e simpáticas, ele 
haure novas forças morais; poder-se-ia 
dizer  que  ali  recupera  as  perdas 
fluídicas que tem cada dia pela irradiação 
do  pensamento,  como  recupera  pelos 
alimentos as perdas do corpo material.

87



[…].

Aos  efeitos  que  acabo  de  descrever,  a 
respeito  da  comunhão  de  pensamentos, 
juntando-lhe  um  outro  que  lhe  é  a 
consequência  natural,  e  que  importa  não 
perder de vista,  é a força que adquire o 
pensamento  ou  a  vontade,  pelo 
conjunto dos pensamentos ou vontades 
reunidas. Sendo a vontade uma força ativa, 
essa força é multiplicada pelo número das 
vontades idênticas, como a força muscular é 
multiplicada pelo número dos braços.

Estabelecido este ponto, concebe-se que 
nas  relações que se  estabelecem entre os 
homens e os Espíritos,  há, numa reunião 
em que reina uma perfeita  comunhão 
de pensamentos, uma força atrativa ou 
repulsiva  que  não  possui  sempre  um 
indivíduo isolado.

Se, até o presente,  as reuniões muito 
numerosas  são  menos  favoráveis,  é 
pela  dificuldade  de  se  obter  uma 
homogeneidade  perfeita  de 
pensamentos,  o  que  se  prende  à 
imperfeição  da  natureza  humana  sobre  a 
Terra.  Quanto  mais  as  reuniões  são 
numerosas,  mais  nelas  se  misturam 
elementos heterogêneos que paralisam 
a ação dos bons elementos,  e  que são 
como os grãos de areia numa engrenagem. 
Isso  não  é  assim  nos  mundos  mais 
avançados, e esse estado de coisas mudará 

88



sobre a Terra, à medida que os homens nela 
se tornarem melhores.

Para  os  Espíritas,  a  comunhão  de 
pensamentos  tem  um  resultado  mais 
especial ainda. Temos visto o efeito desta 
comunhão  de  homem  a  homem;  O 
Espiritismo nos prova que não é menor dos 
homens  aos  Espíritos,  e  reciprocamente. 
Com  efeito,  se  o  pensamento  coletivo 
adquire  força  pelo  número,  um 
conjunto  de  pensamentos  idênticos, 
tendo o bem como objetivo, terá mais 
força para neutralizar a ação dos maus 
Espíritos;  também  vemos  que  a  tática 
destes  últimos  é  levar  à  divisão  e  ao 
isolamento. Só, um homem pode sucumbir, 
ao  passo  que  se  sua  vontade  for 
corroborada por outras vontades, ele poderá 
resistir,  segundo  o  axioma:  A  união  faz  a 
força,  axioma  verdadeiro  tanto  quanto  ao 
moral como ao físico.

De um outro lado, se a ação dos Espíritos 
malévolos  pode  ser  paralisada  por  um 
pensamento comum, é evidente que a dos 
bons  Espíritos  será  secundada;  sua 
influência  salutar  não  encontrará 
obstáculos; seus eflúvios fluídicos não sendo 
detidos  por  correntes  contrárias,  se 
derramarão  sobre  todos  os  assistentes, 
precisamente porque todos os terão atraído 
pelo  pensamento,  não  cada  um  em  seu 
proveito pessoal, mas em proveito de todos, 
segundo a lei de caridade. Descerão sobre 

89



eles em línguas de fogo, para nos servir de 
uma admirável imagem do Evangelho.

Assim,  pela  comunhão  dos 
pensamentos,  os  homens  se  assistem 
entre si,  e ao mesmo tempo assistem 
os Espíritos e são por eles assistidos. As 
relações  do  mundo  visível  e  do  mundo 
invisível  não  são  mais  individuais,  são 
coletivas,  e,  por  isso  mesmo,  mais 
poderosas  para  o  proveito  das  massas, 
como para os indivíduos; em uma palavra, 
ela estabelece a solidariedade, que é a base 
da  fraternidade.  Cada  um  não  trabalha 
somente  para  si,  mas  para  todos,  e, 
trabalhando  para  todos,  nisso  cada  um 
encontra  a  sua  conta;  é  o  que  não 
compreende o egoísmo.

Todas as reuniões religiosas, qualquer 
que  seja  oculto  a  que  pertençam,  são 
fundadas  sobre  a  comunhão  de 
pensamentos; está aí um efeito que deve e 
pode  exercer  todo  o  seu  poder,  porque  o 
objetivo  deve  ser  o  desligamento  do 
pensamento  dos  constrangimentos  da 
matéria.  Infelizmente a maioria  se desviou 
deste princípio, à medida que fez da religião 
uma questão de forma. […].

Certamente,  não  era  assim  que  o 
entendia  Jesus,  quando  disse:  Quando 
vários de vós estiverdes reunidos em meu 
nome,  estarei  no  meio  de  vós. Reunidos 
em  meu  nome,  quer  dizer,  com  um 

90



pensamento  comum;  mas  não  se  pode 
estar  reunidos  em  nome  de  Jesus  sem 
assimilar os seus princípios, a sua doutrina; 
ora,  qual  é  o  princípio  fundamental  da 
doutrina  de  Jesus?  A  caridade  em 
pensamentos, em palavras e em ações. Os 
egoístas e os orgulhosos mentem quando se 
dizem reunidos em nome de Jesus, porque 
Jesus os nega como seus discípulos. (74)

Acreditar  ter  ficado  bem  clara  a  posição  do 

Codificador  em  relação  a  homogeneidade  ou 

comunhão de pensamentos como base fundamental 

para  a  sobrevivência  do  próprio  Espiritismo,  mais 

ainda  em  relação  às  reuniões  dedicadas  ao 

intercâmbio  com  os  Espíritos  visando  ajudá-los, 

dentro da nossa capacidade.

2º) O trabalho em equipe:

Em O Livro dos Médiuns (jan/1861), 2ª parte, 

capítulo  “XXXI  –  Dissertações  Espíritas”,  no  tópico 

“Sobre  as  Sociedades  Espíritas”,  mensagem  XXI, 

temos um importante alerta de Fénelon:

Meus amigos, quereis formar um grupo 
espírita e eu o aprovo, porque os Espíritos 
não podem ver com satisfação que  os 

91



médiuns  se  conservem  isolados.  Deus 
não lhes concedeu essa sublime faculdade 
somente  para  eles,  mas  para  o  bem  de 
todos.  Comunicando-se  com  outros,  eles 
terão  mil  oportunidades  de  se 
esclarecerem  sobre  o  mérito  das 
comunicações que recebem, ao passo que, 
isolados,  estão  muito  melhor  sob  o 
domínio  dos  Espíritos  mentirosos,  que 
ficam  muito  contentes  por  não  sofrerem 
nenhuma fiscalização. Eis o que vos deixo e, 
se  o  orgulho  não  vos  subjuga, 
compreendereis  e  aproveitareis.  Aqui  vai 
agora para os outros.

Estais  bem certos  do que deve ser 
uma reunião espírita? Não, visto que, no 
vosso  zelo,  julgais  que  o  melhor  que 
tendes a fazer é reunir o maior número 
possível  de  pessoas,  a  fim  de  as 
convencerdes.  Desenganai-vos.  Quanto 
menos  pessoas,  mais  obtereis.  É 
principalmente  pelo  ascendente  moral  que 
exercerdes que atraireis os incrédulos, muito 
mais  do  que  pelos  fenômenos  que 
obtiverdes.  Se  somente  os  atrairdes  pelos 
fenômenos,  os  que  vos  procurarem  serão 
movidos  apenas  pela  curiosidade;  topareis 
com curiosos que não acreditarão em vós e 
que zombarão de vós. Se, entre vós, só se 
encontrarem  pessoas  dignas  de  apreço, 
muitas, talvez, não vos acreditem, mas vos 
respeitarão  e  o  respeito  inspira  sempre  a 
confiança.  Estais  convencidos  de  que  o 

92



Espiritismo  deve  produzir  uma  reforma 
moral.  Seja,  pois,  o  vosso  grupo  o 
primeiro  a  dar  exemplo  das  virtudes 
cristãs, visto que, nesta época de egoísmo, 
é nas Sociedades Espíritas que a verdadeira 
caridade  há  de  encontrar  refúgio.  (75)  Tal 
deve  ser,  meus  amigos,  um  grupo  de 
verdadeiros  espíritas.  De  outra  vez,  vos 
darei novos conselhos. (76)

Certamente  que  o  pensamento  de  alguns 

adeptos do Espiritismo é que a presença de leigos 

nas  reuniões  espíritas  seria  um  fator  de 

convencimento deles, algo que Fénelon diz não fazer 

nenhum sentido.

Do  artigo  “Escolhos  dos  médiuns”,  publicado 

na  Revista  Espírita  1859,  mês  de  fevereiro, 

encontramos informações relativas  ao nosso tema. 

Vejamos o seguinte trecho:

É  uma  regra  geral  que  as  melhores 
comunicações  ocorrem  na  intimidade,  e 
em um círculo reduzido e homogêneo. 
Em  toda  comunicação,  várias 
influências  estão  em  jogo;  a  do 
médium, a do meio, e a da pessoa que 
interroga.  Essas  influências  podem 
reagir  umas  sobre  as  outras,  se 

93



neutralizarem ou se corroborarem: isso 
depende do objetivo que se propõe, e 
do  pensamento  dominante.  Vimos 
excelentes  comunicações  obtidas  em 
círculos,  e  com médiuns  que não  reuniam 
todas as condições desejáveis; nesse caso, 
os bons Espíritos vieram por uma pessoa em 
particular,  porque  isso  era  útil;  vimos 
comunicações  más  obtidas  por  bons 
médiuns, unicamente porque o interrogador 
não  tinha  intenções  sérias  e  atraía  os 
Espíritos levianos que zombavam dele. Tudo 
isso  pede  tato  e  observação,  e 
concebe-se,  facilmente,  a 
preponderância que devem ter todas as 
condições reunidas. (77)

Novamente,  vemos  a  importância  da 

homogeneidade.  Quanto  ao  fato  de  que  “as 

melhores comunicações ocorrem na intimidade” fica 

clara  a  questão  da  não  ser  algo  do  tipo  “porta 

aberta”, tema que serpa tratado no próximo item.

E em relação a realizarem-se em “um círculo 

reduzido”  será  algo  que  ainda  veremos,  pois  é 

sabido  que  a  quantidade  de  participantes  numa 

reunião influirá  diretamente  na homogeneidade do 

grupo.

94



6.4.  Reuniões  de  “portas  abertas”,  como 
assim?

Destacamos da  Revista Espírita 1860,  mês 

de  setembro,  o  seguinte  trecho  das  instruções  de 

Allan Kardec, na Sociedade, em 24/08/1860:

“Cremos  dever  lembrar  às  pessoas 
estranhas  à  Sociedade,  e  que  não 
estariam ao  corrente  de  nossos  trabalhos, 
que  não  fazemos  nenhuma  experiência,  e 
que elas  se enganariam se cressem achar 
aqui  assuntos  de  distração.  Ocupamo-nos 
seriamente  com  coisas  muito  sérias,  mas 
pouco  interessantes  e  pouco  inteligíveis 
para  quem  é  estranho  à  ciência  espírita. 
Como a presença dessas pessoas seria 
inútil para elas mesmas, e poderia ser 
uma  causa  de  perturbação  para  nós, 
nos  recusamos  a  admitir  aquelas  que 
dela  não  possuam  ao  menos  os 
primeiros  elementos,  e  sobretudo 
aquelas que não lhe seriam simpáticas. 
Somos,  antes  de  tudo,  uma  Sociedade 
científica de estudos, e não uma Sociedade 
de ensino; nós nunca convocamos o público, 
porque  sabemos,  por  experiência,  que  a 
convicção  não  se  forma  senão  por  uma 
longa sequência de observações, e não por 
haver assistido a algumas sessões que não 
apresentam  nenhuma  continuidade 
metódica.  Eis  porque  não  fazemos 

95



demonstrações que estariam a recomeçar a 
cada dia, e nos deteriam em nosso trabalho. 
Se,  apesar  disso,  se  encontrarem  aqui 
pessoas que não fossem atraídas senão pela 
curiosidade, ou que não partilham a nossa 
maneira de ver, nós lhes pedimos para que 
se  lembrem  que  não  as  convidamos,  e 
esperamos  de  sua  decência  o  respeito  às 
nossas  convicções,  como  respeitamos  as 
suas.  Não  reclamamos  de  sua  parte 
senão  o  silêncio  e  o  recolhimento. 
Sendo  o  recolhimento  uma  das 
recomendações  mais  expressas  da 
parte dos Espíritos, que consentem em se 
comunicarem  conosco,  convidamos  com 
instância  as  pessoas  presentes  a  se 
absterem de  toda  conversação  particular.” 
(78)

Na vida real, é bem provável que as “pessoas 

estranhas”  não  possuem conhecimento  mínimo do 

que sejam as reuniões mediúnicas, e aí, segundo o 

Codificador,  são  causadoras  de  perturbação.  É 

lembrado  que  os  Espíritos  sempre  se  reportam  à 

questão  do  recolhimento  necessário  para  o  bom 

andamento das reuniões.

Um pouco mais à frente lemos:

96



O  presidente  faz  observar  que  a 
Sociedade é necessariamente limitada pelo 
tempo,  mas  que  tudo  o  que  os  seus 
membros  obtêm  em  seu  particular,  e 
que  querem  a  ela  trazer,  deve  ser 
considerado como um complemento de seus 
trabalhos.  Ela  não  deve,  pois,  considerar 
como  lhe  fazendo  parte  somente  o  que 
obtém  em  suas  sessões,  mas  igualmente 
tudo o que lhe vem de fora e pode servir 
para a  sua instrução.  Ela  é  o  centro onde 
vêm chegar os estudos privados para o bem 
de  todos;  ela  os  examina,  os  comenta,  e 
deles  se  aproveita  se  há  lugar.   Para  os 
médiuns,  é  um  meio  de  controle,  que, 
esclarecendo-os sobre as comunicações que 
recebem, pode preservá-los de mais de uma 
decepção.  Os Espíritos, aliás, preferem, 
frequentemente,  se  comunicar  na 
intimidade,  onde  há  necessariamente 
mais  recolhimento  que  nas  reuniões 
numerosas,  pelos  instrumentos  de  sua 
escolha, nos momentos que lhes convém, e 
em circunstâncias  que  nem sempre  nos  é 
dado  apreciar.  Em  concentrando  essas 
comunicações,  cada  um  aproveita  assim 
todas  as  vantagens  que  elas  podem 
oferecer. (79)

Dizendo  que  os  Espíritos  preferem  se 

comunicar  na  intimidade  por  haver  maior 

recolhimento, deixa claro que isso vale tanto para os 

97



bons que instruem, quanto para os maus que nos 

servem de exemplo.

Vamos recorrer novamente ao artigo “Princípio 

vital das sociedades espíritas”, constante da Revista 

Espírita  1862,  para  destacar  este  trecho  do  seu 

último parágrafo:

[…] O essencial  é formar um núcleo de 
fundadores  titulares,  unidos  por  uma 
perfeita  comunhão de  objetivos,  de 
opiniões  e  de  sentimentos,  e  de 
estabelecer  regras  precisas  às  quais 
deverão  se  submeter,  forçosamente, 
aqueles que virão, mais tarde, a ela se 
reunir.  Remetemos,  a  esse  respeito,  ao 
regulamento  da  Sociedade  de  Paris  e  às 
instruções  que demos sobre  esse  assunto. 
Nosso mais  caro  desejo  é  o  de ver  a 
união e a harmonia reinarem entre os 
grupos e sociedades que se formam por 
todas  as  partes;  é  por  isso  que 
consideramos sempre um dever ajudar com 
os conselhos de nossa experiência àqueles 
que crerem dever dela se aproveitar. Limitar-
nos-emos,  no momento,  a  dizer-lhes:  Sem 
homogeneidade não há união simpática 
entre  os  membros,  não  há  relações 
afetuosas;  sem  união  não  há 
estabilidade;  sem estabilidade não há 
calma;  sem  calma  não  há  trabalho 

98



sério;  de  onde  concluímos  que  a 
homogeneidade  é  o  princípio  vital  de 
toda sociedade ou reunião espírita. […]. 
(80) (itálico do original)

Allan Kardec evidencia que o princípio vital de 

uma  reunião  mediúnica  séria  é  a  homogeneidade 

entre  seus  participantes,  bem  como  da  própria 

sociedade espírita, em relação aos seus membros.

Da  obra  No  Limiar  do  Etéreo  ou 

Sobrevivência  à  Morte  Cientificamente 

Explicada (1931), de autoria J. Arthur Findlay (1833-

1964),  cujo  foco  são  as  reuniões  materializações, 

vamos destacar o seguinte trecho:

[…]  O  círculo,  no  entanto,  tinha  um 
núcleo  formado  pelos  que  frequentavam 
regularmente  as  reuniões,  os  quais 
contribuíam  para  os  resultados,  como 
sempre  acontece,  porque  os  que  são 
assíduos  concorrem  para  estabelecer 
as condições do ambiente.

Dentre essas condições, a harmonia é a 
mais essencial ao êxito da sessão e eu 
sempre achei que os melhores resultados 
se  obtêm  quando  harmonizados  se 
encontram  os  assistentes  e 

99



exclusivamente  bons  sejam  os 
sentimentos.  Presentes  pessoas 
antipáticas  umas  às  outras,  ou 
perturbadas e de certo modo excitadas, 
desfavoráveis  se tornam as condições 
do ambiente. Por essa razão,  desavisado 
é  que  um  grupo  de  novatos  faça 
reuniões  com  um  médium  altamente 
desenvolvido e espere bons resultados, 
da  primeira  vez.  Semelhante  coisa  é 
impossível,  pelo que sempre foi  tido como 
de bom aviso que o maior número possível 
de  frequentadores  habituais  compareça,  a 
fim  de  que  boas  se  mantenham  as 
condições,  embora  se  permita  que 
estranhos assistam às experiências, se 
beneficiem  com  elas  ou  recebam  o 
conforto  que  proporcionam. Os  que  as 
frequentam regularmente já transpuseram a 
fase da dúvida e do cepticismo, fase em que 
vêm à tona todas as ideias pessoais. Esses 
são  os  que  já  tiveram  experiências  suas, 
obtendo manifestações de amigos seus do 
Além.  Aptos  se  acham,  portanto,  a 
conservar-se  em  atitude  plácida,  o  que 
auxilia  a  frustrar  qualquer  adversa 
influência, oriunda de um ou de alguns dos 
adventícios. (81)

[…]  não podemos deixar  de  reconhecer 
que há  certos indivíduos constituídos de 
modo  que  não  se  ligam,  tanto  variam  as 
suas vibrações,  a  outros aqui  na Terra,  de 
sorte que, ao irem a uma sessão repelem 

100



toda tentativa que façam os de outro 
mundo, para se porem em contato com 
eles. Não se suponha queira eu dizer que as 
condições  sejam  exatamente  as  mesmas 
para todos,  porque não o são.  Há pessoas 
delicadas  e  agradabilíssimas,  que  não 
conseguem  resultado  algum;  o  que  quero 
dizer  é  que,  com  a  nossa  experiência 
terrena, relativa a diversas pessoas, melhor 
se  compreenderá  como podem alguns  ser 
bons assistentes  de  sessões  e  outros  não. 
Os  primeiros  emitem  vibrações  que 
possibilitam  as  comunicações  aos  do 
outro mundo que tentem comunicar-se. As 
vibrações  que  os  demais  emitem 
tornam impossível que isso se dê. Eis 
por  que consideramos eminentemente 
desejável  se  sentem  juntos  os  que 
emitem vibrações que não se chocam 
entre si.  A harmonia é o objetivo;  tão 
necessária  ela  é,  quanto  um  poderoso 
médium, razão por que procuramos sempre 
cultivá-la nas sessões de Sloan. (82)

Embora  é  dito  que  pessoas  estranhas 

comprometem a harmonia das sessões, diz que em 

algumas  foi  permitido  a  presença  delas  para  que 

fossem assistidas,  porém,  esse  caso,  não  significa 

estejam “portas abertas” a qualquer um.

Se,  porventura,  nas reuniões de desobsessão 

101



os  Espíritos,  de  alguma  forma,  se  utilizam  do 

ectoplasma a favor dos atendidos, teríamos aí mais 

um  forte  motivo  para  mantê-las  de  “portas 

fechadas”.

Em  O Finito e o Infinito (1983), o jornalista 

Herculano Pires, esclarece-nos que:

[…] Kardec jamais concordou com as 
sessões mediúnicas de portas abertas. 
E nem permitia que uma pessoa assistisse a 
uma  sessão  sem  antes  haver  tomado 
conhecimento da doutrina. […] (83)

Pessoalmente, temos conhecimento de que em 

algumas casas espíritas as sessões mediúnicas têm 

as “portas abertas”, fato lamentável, pois demonstra 

que  os  seus  dirigentes,  por  alguma razão,  não  se 

aprofundaram suficientemente no tema.

Herculano Pires foi certeiro, pois Allan Kardec, 

em  “Viagem  Espírita  1862”,  foi  bem  claro:  “As 

sessões  nunca deverão ser públicas.  Isto  quer 

dizer que em nenhum caso as portas poderão estar 

abertas ao primeiro que apareça.” (84)

102



Portanto, não resta dúvida alguma de que as 

reuniões mediúnicas devem ser privativas e não de 

caráter público. É o recomendável que se aconteça 

nas casas espíritas que optem em se alinhar com o 

pensamento kardequiano.

Mas à frente, em tópico apropriado, voltaremos 

a citar essa fala de Herculano Pires.

6.5.  Quantos  participantes  deveria  ter  uma 
reunião mediúnica?

Essa é uma pergunta que naturalmente surge, 

em razão disso, vamos nos esforçar para encontrar a 

sua resposta. O “participantes”, aqui significa todos 

os membros trabalhadores encarnados da reunião.

Na Revista Espírita 1858, mês de dezembro, 

a  certa  altura  do  artigo  “Senhor  Adrien,  médium 

vidente”, Allan Kardec disse que:

[…] em toda reunião,  há sempre uma 
assembleia oculta de Espíritos atraídos 
por sua simpatia pelas pessoas, e pelas 
coisas pelas quais se ocupem. […]. (85)

103



Portanto,  além  dos  Espíritos  elevados  que 

assumem compromisso em coordenar e auxiliar-nos 

nas  reuniões,  aparecem  outros  atraídos  pela 

simpatia  com  as  pessoas  que  dela  participam  e 

também pelo interesse que nutrem com os objetivos 

do trabalho.

Quanto aos encarnados, vejamos, em O Livro 

dos  Médiuns,  capítulo  “XXIX  –  Reuniões  e 

sociedades espíritas”, o que Allan Kardec orienta a 

respeito:

332.  Sendo  o  recolhimento  e  a 
comunhão  dos  pensamentos  as 
condições  essenciais  de  toda  reunião 
séria, compreende-se facilmente que  o 
número  excessivo  dos  assistentes 
constitui  uma  das  causas  mais 
contrárias à homogeneidade.  Não há, é 
certo,  nenhum  limite  absoluto  para  esse 
número  e  bem  se  concebe  que  cem 
pessoas,  suficientemente  concentradas  e 
atentas, estarão em melhores condições do 
que  dez  pessoas  distraídas  e  barulhentas. 
Mas também é evidente que, quanto maior 
o  número,  tanto  mais  difícil  será  o 
preenchimento dessas condições.  Aliás, 
é fato comprovado pela experiência que os 
círculos  íntimos,  de  poucas  pessoas,  são 

104



sempre  mais  favoráveis  às  belas 
comunicações, pelos motivos que acabamos 
de expor. (86)

Observa-se que o Codificador não estabeleceu 

um número certo de participantes, deixou-o a critério 

do  bom  senso  dos  dirigentes  das  casas  espíritas, 

alertando-os  que  se  esse  for  excessivo  pode, 

facilmente,  prejudicar  ou  comprometer  a 

homogeneidade do grupo.

Em  nossas  andanças,  pelas  Minas  Gerais, 

temos visto girar entre 12 a 15 pessoas o número de 

membros do grupo mediúnico, o que, na maneira de 

pensar  de  alguns,  iria  ao  encontro  disto  que  o 

Codificador  disse,  acima  registrado:  “os  pequenos 

grupos serão sempre mais homogêneos” (87).

Em  relação  aos  tipos  de  mediunidade, 

julgamos  ser  desejável  se  ter:  médium  vidente, 

médium  inspirado  (esclarecedor),  médiuns  de 

psicofonia e os vibracionais.

A função do médium vidente é a de, quando 

necessário,  auxiliar  o  esclarecedor  descrevendo 

quadros  ou  situações  que  venham  facilitar  seus 

105



argumentos.  Via  de  regra,  o  esclarecedor  é  um 

médium inspirado. É importante que se tenha mais 

de  um,  para  que  nos  eventuais  impedimentos  o 

trabalho possa se desenrolar normalmente.

Vibracionais  são  aqueles  que  não  têm  uma 

mediunidade  ostensiva,  mas,  por  pensamentos 

elevados secundados pela prece, conseguem manter 

a atmosfera do ambiente compatível com o trabalho 

e,  quando  for  o  caso,  doam  o  ectoplasma  que, 

muitas vezes, é utilizado a favor do manifestante.

6.6.  Qual  o  principal  compromisso  de  cada 
membro da reunião?

Esse  ponto,  que  buscamos  evidenciar,  é  tão 

importante que Allan Kardec o abordou no item 227 

do capítulo “XX – Influência moral do médium”, da 

obra O Livro dos Médiuns, no qual se lê:

Se  o  médium,  do  ponto  de  vista  da 
execução,  não  passa  de  um  instrumento, 
exerce,  todavia,  influência  muito 
grande quanto ao aspecto moral.  Visto 
que o Espírito estranho precisa identificar-se 
com  o Espírito do médium para que se 
verifique  a  comunicação,  esta 

106



identificação  só  ocorre  plenamente 
quando  há  simpatia  entre  eles,  ou 
afinidade,  se  assim  nos  podemos 
expressar.  A alma exerce sobre o Espírito 
livre uma espécie de atração ou de repulsão, 
conforme  o  grau  de  semelhança  ou  de 
diferença  entre  eles.  Ora,  os  bons  têm 
afinidade com os bons e os maus com 
os  maus,  de  onde  se  conclui  que  as 
qualidades morais do médium exercem 
influência  muito  importante  sobre  a 
natureza dos Espíritos que por eles se 
comunicam. Se o médium é vicioso, os 
Espíritos  inferiores  se  agrupam  em 
torno  dele  e  estão  sempre  prontos  a 
tomar  o  lugar  dos  Espíritos  bons que 
foram evocados. As qualidades que, de 
preferência,  atraem  os  Espíritos  bons 
são:  a  bondade,  a  benevolência,  a 
simplicidade do coração, o amor ao próximo, 
o desprendimento das coisas materiais.  Os 
defeitos que os afastam são: o orgulho, 
o egoísmo, a inveja, o ciúme, o ódio, a 
cupidez,  a  sensualidade  e  todas  as 
paixões  que  escravizam  o  homem  à 
matéria. (88)

Temos  aí,  portanto,  uma  orientação  aos 

médiuns no sentido de envidarem todo o seu esforço 

objetivando a sua própria evolução moral.

Na Revista Espírita 1859, mês de setembro, 

107



foi publicado o artigo “Procedimentos para afastar os 

maus Espíritos”, do qual destacamos:

Pode-se  primeiro  colocar  como 
princípio que os maus Espíritos não vão 
senão lá onde alguma coisa os atraia; 
portanto,  quando  se  misturam  às 
comunicações,  é  porque  encontram 
simpatias no meio onde se apresentam, ou 
pelo menos lados fracos dos quais esperam 
se aproveitar;  em todo o processo,  é que 
não  encontram  uma  força  moral 
suficiente  para  repeli-los.  Entre  as 
causas  que  os  atraem,  é  necessário 
colocar  em  primeira  linha  as 
imperfeições morais de toda natureza, 
porque o mal simpatiza sempre com o 
mal; em  segundo  lugar,  a  muito  grande 
confiança  com  a  qual  se  acolhe  suas 
palavras.  Quando  uma  comunicação 
acusa  origem  má,  seria  ilógico  disso 
inferir uma paridade necessária entre o 
Espírito  e  os  evocadores; 
frequentemente, se veem as pessoas mais 
honradas  expostas  aos  embustes  dos 
Espíritos  enganadores,  como  acontece  no 
mundo,  pessoas  honestas  enganadas  por 
velhacos;  mas  quando  se  está  atento,  os 
velhacos  não  têm  o  que  fazer;  é  o  que 
acontece também com os Espíritos. Quando 
uma pessoa honesta é enganada por eles, 
isso  pode  prender-se  a  duas  causas:  a 

108



primeira  é  uma  confiança  muito  absoluta 
que a dissuade de todo exame; a segunda, 
que  as  melhores  qualidades  não 
excluem  certos  lados  fracos  que  dão 
presa aos maus Espíritos, ansiosos em 
agarrar  os  menores  defeitos  da 
couraça. Não falamos do orgulho e da 
ambição, que são mais do que defeito, 
mas de uma certa fraqueza de caráter, 
e  sobretudo  de  preconceitos  que  esses 
Espíritos  sabem  explorar  habilmente 
lisonjeando-os,  e,  a  esse  respeito,  tomam 
todas  as  máscaras  para  inspirar  mais 
confiança.

As comunicações francamente grosseiras 
são as menos perigosas, porque não podem 
enganar a ninguém; as que mais enganam, 
são aquelas que não têm senão uma falsa 
aparência de sabedoria ou de seriedade, em 
uma palavra, a dos Espíritos hipócritas e dos 
pseudossábios;  uns  podem se  enganar  de 
boa fé, por ignorância ou por fatuidade, os 
outros  não  agem  senão  por  astúcia. 
Vejamos, pois, o meio para desembaraçar-se 
deles.

A primeira coisa é de início não os 
atrair,  e evitar  tudo o que possa lhes 
dar acesso.

As  disposições  morais  são,  como 
vimos, uma causa preponderante; mas, 
abstração  feita  dessa  causa,  o  modo 
empregado não é sem influência. […]. (89)

109



Vê-se, facilmente, que a nossa ação em elevar 

nosso padrão moral é algo necessário para afastar 

de nossas reuniões os Espíritos maus que poderiam 

nos acompanhar e prejudicar o trabalho do grupo.

Do  artigo  “Estudo  sobre  os  Possessos  de 

Morzine,  As  causas  da  obsessão  e  os  meios  de 

combatê-la”,  publicado na  Revista Espírita 1862, 

mês  de  dezembro,  destacaremos  os  seguintes 

trechos do comentário de Allan Kardec:

Suponhamos  agora  duas  pessoas  perto 
uma da outra, envolvida cada uma de sua 
atmosfera  perispiritual,  –  que  se  nos 
permita ainda esse neologismo. – Esses dois 
fluidos vão se pôr em contato, penetrar um 
no outro; se são de natureza antipática, se 
repelirão, e os dois indivíduos sentirão uma 
espécie de mal-estar com a aproximação um 
do outro, sem disso se darem conta; sendo 
ao  contrário  movidos  por  um  sentimento 
bom  e  benevolente,  levarão  consigo  um 
pensamento benevolente que atrai. Tal é a 
causa  pela  qual  duas  pessoas  se 
compreendem  e  se  adivinham  sem  se 
falarem.  Um  certo  não  sei  o  quê  diz 
frequentemente que a  pessoa que se  tem 
diante de si deve estar animada de tal ou tal 
sentimento;  ora,  esse  não  sei  quê  é  a 
expansão  do  fluido  perispiritual  da 

110



pessoa em contato com o nosso, espécie 
de  fio  elétrico  condutor  do  pensamento. 
Compreende-se,  desde  então,  que  os 
Espíritos, cujo envoltório fluídico é bem mais 
livre do que no estado de encarnação, não 
têm mais  necessidade de  sons  articulados 
para se entenderem.

O  fluido  perispiritual  do  encarnado, 
portanto, é posto em ação pelo Espírito; se, 
pela sua vontade,  o Espírito irradia, por 
assim dizer, seus raios sobre um outro 
indivíduo, esses raios o penetram; daí a 
ação  magnética  mais  ou  menos  possante 
segundo  a  vontade,  mais  ou  menos 
benfazeja  segundo  esses  raios  sejam 
de uma natureza mais ou menos boa, 
mais ou menos vivificante; porque, pela sua 
ação,  podem  penetrar  os  órgãos,  e,  em 
certos casos, restabelecer o estado normal. 
Sabe-se qual é a influência das qualidades 
morais no magnetizador.

O  que  pode  fazer  o  Espírito  encarnado 
irradiando  seu  próprio  fluido  sobre  um 
indivíduo,  um  Espírito  desencarnado  pode 
fazê-lo  igualmente,  uma  vez  que  tem  o 
mesmo  fluido,  quer  dizer,  que  pode 
magnetizar,  e,  segundo seja bom ou mau, 
sua ação será benfazeja ou malfazeja.

Dá-se conta facilmente assim da natureza 
das impressões que se recebe segundo os 
meios  onde  se  encontra.  Se  uma 
assembleia  é  composta  de  pessoas 

111



animadas  de  maus  sentimentos,  elas 
encherão  o  ar  ambiente  do  fluido 
impregnado de seus pensamentos; daí, 
para  as  almas  boas,  um  mal-estar 
moral  análogo  ao  mal-estar  físico 
causado  pelas  exalações  mefíticas:  a 
alma é asfixiada. As pessoas, ao contrário, 
se têm intenções puras,  acham-se em sua 
atmosfera como num ar vivificante e salutar. 
O efeito  será naturalmente o mesmo num 
meio cheio de Espíritos segundo sejam bons 
ou maus. (90) (itálico do original)

Devemos  nos  esforçar  ao  máximo  para  que 

nossos  pensamentos  emitam  apenas  vibrações 

positivas.  Assim,  contribuiremos  para  que,  na 

reunião  mediúnica,  se  forme  uma  “atmosfera 

espiritual”  acolhedora,  capaz  de  favorecer  o  bem-

estar do Espírito comunicante.

Um pouco mais a frente, vamos encontrar algo 

interessante:

Certas  pessoas  preferem,  sem 
dúvida,  uma  receita  mais  fácil  para 
afastar  os  maus  Espíritos:  algumas 
palavras a dizer ou alguns sinais a fazer, por 
exemplo,  o  que  seria  mais  cômodo  do 
que  se  corrigir  de  seus  defeitos.  Com 

112



isso  não  estamos  descontentes,  mas  não 
conhecemos  nenhum  outro 
procedimento mais  eficaz para  vencer 
um inimigo  do  que  ser  mais  forte  do 
que ele. Quando se está doente, é preciso 
se resignar a tomar um remédio, por amargo 
que ele seja; mas também, quando se teve 
a coragem de beber, como se sente bem, e 
quanto  se  é  forte!  É  preciso,  pois,  se 
persuadir  de  que  não há,  para alcançar 
esse  objetivo,  nem  palavras 
sacramentais,  nem  fórmulas,  nem 
talismãs,  nem  quaisquer  sinais 
materiais. Os maus Espíritos disso se riem 
e se alegram frequentemente em indicarem 
que  sempre  têm  o  cuidado  de  se  dizer 
infalíveis,  para  melhor  captar  a  confiança 
daqueles  que  querem  enganar,  porque 
então  estes  confiantes  na  virtude  do 
procedimento, se entregam sem medo.

Antes  de  esperar  domar  os  maus 
Espíritos, é preciso domar a si mesmo. 
De todos os meios de adquirir a força para a 
isso  chegar,  o mais  eficaz  é  a  vontade 
secundada  pela  prece,  a  prece  de 
coração se entende, e não de palavras às 
quais  a  boca  tem  mais  parte  que  o 
pensamento.  É preciso chamar seu anjo 
guardião e os bons Espíritos para nos 
assistirem  na  luta;  mas  não  basta  lhes 
pedir para expulsarem os maus Espíritos, é 
preciso se lembrar desta máxima: “Ajuda-te, 
o céu te ajudará”, e pedir-lhes sobretudo 

113



a  força  que  nos  falta  para  vencer  os 
maus pendores que são para nós pior 
que  os  maus  Espíritos,  porque  são 
esses pendores que os atraem, como a 
corrupção  atrai  as  aves  de  rapina. 
Pedindo  também pelo  Espírito  obsessor,  é 
retribuir-lhe o bem para o mal, e se mostrar 
melhor que ele,  e já é uma superioridade. 
Com  a  perseverança,  acaba-se,  o  mais 
frequentemente,  por  levá-lo  a  melhores 
sentimentos, e de perseguidor dele fazer um 
devedor.

Em  resumo,  a  prece  fervorosa  e  os 
esforços  sérios  para  se  melhorar,  são 
os  únicos  meios  de  afastar  os  maus 
Espíritos que  reconhecem  seus  senhores 
naqueles que praticam o bem, ao passo que 
as  fórmulas  os  fazem  rir;  a  cólera  e  a 
impaciência os excitam. É preciso deixá-los 
mostrando-se mais pacientes do que eles.

Mas  ocorre,  algumas  vezes,  que  a 
subjugação chega ao  ponto  de paralisar  a 
vontade do  obsidiado,  e  que não  se  pode 
esperar  dele  nenhum  concurso  sério.  É 
então, sobretudo, que a intervenção de 
terceiros torna-se necessária, seja pela 
prece, seja pela ação magnética; mas o 
poder  dessa  intervenção  depende 
também do  ascendente  moral  que  os 
intervenientes  podem tomar  sobre  os 
Espíritos;  porque,  se não valem mais, 
sua ação é estéril. […].

114



É  preciso  dizer  também  que  se  culpa 
frequentemente  os  Espíritos  estranhos  de 
má  ação  das  quais  são  muito  inocentes; 
certos estados doentios e certas aberrações 
que  se  atribuem  a  uma  causa  oculta,  às 
vezes  deve-se  simplesmente  ao  próprio 
indivíduo.  As  contrariedades,  que  o  mais 
comumente concentram-se em si mesmo, os 
desgostos  amorosos  sobretudo,  fizeram 
cometer muitos atos excêntricos que seriam 
erradamente levados à conta da obsessão. 
Frequentemente  somos  nosso  próprio 
obsessor. Acrescentamos,  enfim,  que 
certas  obsessões  tenazes,  sobretudo  nas 
pessoas  merecedoras,  algumas  vezes, 
fazem  partes  das  provas  às  quais  estão 
submetidas. “Ocorre mesmo algumas vezes 
que a obsessão, quando é simples, é uma 
tarefa imposta ao obsidiado, que deve 
trabalhar  para  melhorar  o  obsessor, 
como  um  pai  à  de  um  filho  viciado.”  (91) 
(itálico do original)

A  grande  maioria  das  pessoas,  infelizmente, 

pensa que seria bem mais fácil ter uma espécie de 

“fórmula mágica” para afastar os Espíritos inferiores 

do  que  se  preocupar  em  reformar  seu  caráter, 

tornando-se  um  verdadeiro  seguidor  de  Jesus,  a 

ponto  de  seu  conselho  de  “Amarás  o  teu  próximo 

como a ti mesmo.” (Mateus 22,39) seja nosso modo 

115



de agir.

Ao final do artigo “Estudo sobre os possessos 

de Morzine – As causas da obsessão e os meios de 

combatê-la”,  publicado na  Revista Espírita 1863, 

mês de maio,  há registro  da manifestação de São 

Luís, guia espiritual da Sociedade Espírita de Paris, 

que aconselhava:

“Os  possessos  de  Morzines  estão 
realmente  sob  a  influência  dos  maus 
Espíritos, atraídos nessa região por causas 
que  um  dia  conhecereis,  ou  melhor,  que 
reconhecereis  vós  mesmos  um  dia.  O 
conhecimento  do  Espiritismo  ali  fará 
predominar  a  boa  influência  sobre  a  má; 
quer  dizer,  que  os  Espíritos  curadores  e 
consoladores,  atraídos  pelos  fluidos 
simpáticos,  substituirão  a  maligna  e  cruel 
influência  que  desola  essa  população.  O 
Espiritismo  está  chamado  a  prestar 
grandes  serviços;  será  o  curador 
desses  males  dos  quais  não  se 
conhecia  a  causa  antes,  e  diante  dos 
quais  a ciência fica impotente;  sondará as 
pragas  morais,  e  lhes  prodigalizará  o 
bálsamo reparador;  tornando os homens 
melhores,  afastará  deles  os  maus 
Espíritos,  atraídos  pelos  vícios  da 
Humanidade.  Se  todos  os  homens 

116



fossem bons,  os  maus Espíritos  deles 
se afastariam, porque saberiam não poder 
induzi-los  ao  mal.  A  presença  desses 
homens de bem fá-los fugir, a dos homens 
viciados  os  atrai,  ao  passo  que  é  ao 
contrário  para  os  bons  Espíritos.  Sede, 
pois, bons se quiserdes não ter senão 
bons Espíritos ao vosso redor.” (Médium, 
senhora Costel) (92)

A frase  final,  certamente,  merce  reflexão  da 

parte de todos os participantes da reunião.

E  em  O Livro  dos  Médiuns,  capítulo  “IX  – 

Lugares  assombrados”,  item  132,  os  Espíritos 

respondem à pergunta quanto à ação dos Espíritos 

inferiores:

13. Haverá meios de os expulsar?

“Sim,  mas  quase  sempre  o  que  se  faz 
para  afastá-los  os  atrai  ainda  mais.  O 
melhor  meio  de  expulsar  os  Espíritos 
maus consiste em atrair os bons. Atraí, 
pois,  os  Espíritos  bons,  praticando  todo  o 
bem que puderdes e os maus fugirão, visto 
que o bem e o mal são incompatíveis. Sede 
sempre bons e  só  tereis  Espíritos  bons ao 
vosso lado.” (93) (itálico do original)

117



Acreditamos  que  essa  orientação  possa  ser 

generalizada  para  a  todos  os  casos  em  que  os 

Espíritos maus interferem em nossa vida.

Do artigo “Atmosfera espiritual”, publicado na 

Revista Espírita 1867, mês de maio, destacamos o 

seguinte trecho:

Além  disso  sabemos  que,  além  dos 
assistentes  corpóreos,  há  sempre 
ouvintes  invisíveis;  que  sendo  a 
permeabilidade  uma  das  propriedades  do 
organismo  dos  Espíritos,  estes  podem  se 
encontrar em número ilimitado num espaço 
dado. Frequentemente, nos foi dito que, 
em  certas  sessões,  estavam  em 
quantidades inumeráveis.  Na explicação 
dada  ao  Sr.  Bertrand  a  propósito  das 
comunicações coletivas que obteve, foi dito 
que  o  número  dos  Espíritos  presentes  era 
tão  grande,  que  a  atmosfera  estava,  por 
assim dizer,  saturada de seus fluidos.  Isto 
não é novo para os Espíritas,  mas não se 
deduziu disto talvez todas as consequências.

Sabe-se  que  os fluidos emanado dos 
Espíritos são mais ou menos salutares 
segundo  o  grau  de  sua  depuração; 
conhece-se o seu poder curativo em certos 
casos, e também seus efeitos mórbidos de 
indivíduo a indivíduo. Ora, uma vez que o ar 

118



pode  estar  saturado  desses  fluidos,  não  é 
evidente  que.  segundo  a  natureza  dos 
Espíritos  que  proliferam  em  um  lugar 
determinado,  o  ar  ambiente  se  acha 
carregado  de  elementos  salutares  ou 
malsãos, que devem exercer uma influência 
sobre a saúde física tão bem quando sobre a 
saúde  moral?  […]  Cada  indivíduo,  em 
razão  do  grau  de  sua  sensibilidade, 
sofre  a  influência  dessa  atmosfera 
viciada ou vivificante.  Por este fato, que 
parece fora de dúvida, e que confirmam, ao 
mesmo  tempo,  a  teoria  e  a  experiência, 
encontramos  nas  relações  do  mundo 
espiritual com o mundo corpóreo, um novo 
princípio  de  higiene  que  a  ciência,  sem 
dúvida um dia fará entrar em linha de conta. 
Podemos,  pois,  subtrair-nos  a  essas 
influências  emanando  de  uma  fonte 
inacessível aos meios materiais?

Sem nenhuma dúvida; porque do mesmo 
modo que saneamos os lugares  insalubres 
destruindo-lhes  a  fonte  dos  miasmas 
pestilentos, podemos sanear a atmosfera 
moral  que  nos  cerca,  subtraindo-nos  às 
influências perniciosas dos fluidos espirituais 
malsãos, e isto mais facilmente do que não 
podemos escapar às exalações pantanosas, 
porque  isto  depende  unicamente  de 
nossa vontade,  e  ali  não  estará  um dos 
menores  benefícios  do  Espiritismo  quando 
for  universalmente  compreendido  e 
sobretudo praticado.

119



Um  princípio  perfeitamente  averiguado 
por todo Espírita, é que  as qualidades do 
fluido  perispiritual  estão  em  razão 
direta  das  qualidades  do  Espírito 
encarnado  ou  desencarnado;  quanto 
mais seus sentimentos são elevados e 
livres das influências da matéria, mais 
seu  fluido  é  depurado.  Segundo  os 
pensamentos que dominam num encarnado, 
ele  irradia  raios  impregnados  desses 
mesmos pensamentos que os viciam ou os 
saneiam,  fluidos  realmente  materiais, 
embora impalpáveis, invisíveis para os olhos 
do corpo, mas perceptíveis para os sentidos 
perispirituais,  e  visíveis  para  os  olhos  da 
alma,  uma  vez  que  impressionam 
fisicamente  e  tomam  aparências  muito 
diferentes para aqueles que estão dotados 
da visão espiritual.

Unicamente  pelo  fato  da  presença 
dos  encarnados  numa  assembleia,  os 
fluidos ambientes serão, pois, salubres 
ou  insalubres,  segundo  os 
pensamentos  dominantes  sejam  bons 
ou  maus. Quem  traz  consigo 
pensamentos  de  ódio,  de  inveja,  de 
ciúme,  de  orgulho,  de  egoísmo,  de 
animosidade, de cupidez, de falsidade, 
de  hipocrisia,  de  maledicência,  de 
malevolência,  em  uma  palavra, 
pensamentos  hauridos  na  fonte  das 
más  paixões,  espalha  ao  seu  redor 
eflúvios fluídicos malsãos, que reagem 

120



sobre  aqueles  que  o  cercam.  Numa 
assembleia,  ao  contrário,  onde  todos  não 
trouxessem  senão  sentimentos  de 
bondade,  de  caridade,  de  humildade, 
de  devotamento  desinteressado,  de 
benevolência e de amor ao próximo, o 
ar  estará  impregnado  de  emanações 
saudáveis no meio das quais sente-se viver 
mais comodamente.

Se  se  considera  agora  que  os 
pensamentos  atraem  os  pensamentos 
da  mesma  natureza,  que  os  fluidos 
atraem  os  fluidos  similares, 
compreende-se  que  cada  indivíduo 
conduz consigo um cortejo de Espíritos 
simpáticos, bons ou maus, e que assim o 
ar está saturado de fluidos em relação com 
os pensamentos predominantes. Se os maus 
pensamentos  estão  em  minoria,  eles  não 
impedirão  as  boas  influências  de  se 
produzirem,  mas  as  paralisam.  Se  eles 
dominam, enfraquecem a irradiação fluídica 
dos  bons  Espíritos,  ou  mesmo  por  vezes, 
impedem os bons fluídos de penetrar nesse 
meio, como o nevoeiro enfraquece ou detém 
os raios do sol.

Qual  é,  pois,  o  meio  de  se  subtrair  à 
influência  dos  maus  fluidos?  Este  meio 
ressalta da própria causa que produz o mal. 
Que se faz quando se reconheceu que um 
alimento é contrário à saúde? É rejeitado, e 
se os substitui por um alimento mais sadio. 
Uma vez que são os maus pensamentos 

121



que  engendram os  maus  fluidos  e  os 
atraem, é preciso se esforçar de deles 
não ter  senão bons,  repelindo tudo o 
que é mau, como se repele um alimento 
que pode nos tornar doentes, em uma 
palavra,  trabalhar  pela  sua  melhoria 
moral,  e,  para  nos  servir  de  uma 
comparação do Evangelho, “não só limpar o 
vaso por fora, mas limpá-lo, sobretudo, por 
dentro.” (94)

O fato é que os Espíritos, ainda que não sejam 

vistos, participam de nossas atividades, incluindo as 

reuniões  mediúnicas.  Daí  ser  importantíssimo  que 

cada  um  de  nós  possa  “escolher”,  por  sintonia, 

aqueles acompanhantes, que se afinam com nossa 

maneira  de ser  e  agir,  de modo que as  vibrações 

emitidas por eles não prejudiquem o nosso trabalho 

nelas.

Bem  claro  ficou  a  questão  de  termos  que 

“sanear a atmosfera moral que nos cerca”, uma vez 

que “são os maus pensamentos que engendram os 

maus  fluidos  e  os  atraem”,  é  algo  que  “depende 

unicamente  de  nossa  vontade”,  uma  vez  que  “as 

qualidades  do  fluido  perispiritual”  liga-se 

diretamente aos nossos sentimentos.

122



Os Espíritos superiores não deixaram dúvida de 

que “O semelhante atrai semelhante.” (95) Ora, isso 

nos  coloca  novamente  diante  da  necessidade  de 

trabalharmos para ter uma razoável elevação moral, 

de modo que os nossos “companheiros espirituais” 

sejam  só  de  bons  Espíritos,  que,  certamente, 

produzirão efeitos positivos numa reunião mediúnica.

Léon  Denis,  o  continuador  de  Allan  Kardec, 

também  falou  a  respeito  dos  nossos  maus 

pensamentos.  No capítulo “XXXII  –  A vontade e os 

fluidos”, da obra Depois da Morte, esclarece-nos:

Sim,  a  vontade  exercida  no  sentido  do 
bem e conforme às leis eternas pode realizar 
grandes coisas. Pode, também, muito para o 
mal. Nossos maus pensamentos, nossos 
desejos  impuros,  nossas  ações 
culpáveis  corrompem  os  fluidos  que 
nos  rodeiam  e  o  contato  desses  vai 
provocar  mal-estar  e  produzir 
impressões  desagradáveis  naqueles 
que  de  nós  se  aproximam,  pois  todo 
organismo  sofre  a  influência  dos  fluidos 
ambientes.  De  igual  modo,  sentimentos 
generosos,  pensamentos  de  amor,  de 
calorosas exortações, vão penetrar os seres 
que  nos  cercam,  sustentá-los,  vivificá-los. 
Assim se explicam o império exercido sobre 

123



as  multidões  pelos  grandes  missionários  e 
as almas de elite e a influência contrária dos 
maus,  que  podemos  sempre  conjurar,  é 
verdade,  por  uma  resistência  enérgica  da 
nossa vontade. (96)

Os  participantes  da  reunião  de  desobsessão 

devem refletir seriamente sobre esse detalhe que, à 

primeira vista, pode parecer insignificante, mas que, 

na verdade, é de suma importância.

O  médico  António  J.  Freire  (1877-1958),  foi 

orador e escritor vinculado ao movimento espírita de 

Portugal, em Da Alma Humana, orienta-nos:

[…]  a  maioria  dos  médiuns  psicógrafos 
são geralmente  intuitivos e algumas vezes 
semi-mecânicos,  donde  deveriam  certas 
lacunas  e  deficiências  nas  manifestações 
subjetivas  do  Além,  sobre  tudo  quando  a 
sua preparação moral, intelectual e de 
cultura  sejam  deficientes.  É  por  esse 
motivo  que  todos  os  autores  espíritas 
recomendam com toda a solidariedade 
e  insistência  aos  médiuns a 
necessidade imprescindível duma dupla 
higiene:  moral,  pela  rigorosa  prática 
dos preceitos cristãos; intelectual, pelo 
desenvolvimento duma cultura geral, e 
em  especial,  pelo  estudo  e 

124



conhecimento dos princípios básicos do 
Espíritos, especialmente na sua relação 
de  conjunto.  Se,  para  o  grupo  dos 
fenômenos  físicos  supranormais,  estes 
conhecimentos têm uma importância capital 
e  decisiva,  no  valor  e  transcendência  das 
comunicações mediúnicas.  Poucos são os 
médiuns que  tenham  o  pleno 
conhecimento  das  graves 
responsabilidade  da  elevada  função 
social  que  lhes  foi  confiada,  e  do 
cumprimento  dos  deveres  inerentes  a 
tão  nobre  e  delicada  missão,  como 
instrumentos da grande renovação filosófica 
e  religiosa  que  há  de  conduzir  a 
Humanidade,  liberta  de  superstições  e  de 
dogmas, ao majestoso e fecundo templo da 
Religião-ciência,  tendo  por  cúpula  a 
Fraternidade  Universal,  unindo  todos  os 
povos, de polo a polo, de mundo a mundo, 
numa mesma vibração sintônica de Luz, Paz 
e  Amor,  num  amplexo  de  regate  e  de 
redenção, tendo por catedral a majestosa e 
magnificente  Natureza,  expressa  nos 
esplendores da Divina Criação. (97) (itálico do 
original)

Esses  conselhos  de  António  J.  Freire  são 

fundamentais,  encontrando  respaldo  nas  obras 

publicadas pelo Codificador, razão pela qual estamos 

insistindo um pouco nessa questão de reforma moral 

125



dos médiuns e todos os participantes da reunião.

Allan  Kardec,  em  A  Gênese,  também 

evidenciou  de  forma  bem  clara  que  os  nossos 

pensamentos  podem  corromper  os  fluidos  do 

ambiente  que  nos  encontramos:  “Os  nossos 

pensamentos  são  como  os  sons  de  um  sino,  que 

fazem vibrar todas as moléculas do ar ambiente.” (98)

Ainda  em  A Gênese,  no  capítulo  “XIV  –  Os 

fluidos”,  tópico  “Qualidade  dos  Fluidos”,  item  19, 

lemos:

Assim  se  explicam  os  efeitos  que  se 
produzem  nos  lugares  de  reunião.  Uma 
assembleia é um foco de irradiação de 
pensamentos  diversos.  É  como  uma 
orquestra,  um coro  de pensamentos,  onde 
cada um emite uma nota. Resulta daí uma 
multiplicidade  de  correntes  e  de 
eflúvios fluídicos cuja impressão cada um 
recebe  pelo  sentido  espiritual,  como  num 
coro musical  cada um recebe a  impressão 
dos sons pelo sentido da audição.

Mas  do  mesmo  modo  que  há 
irradiações  sonoras,  harmônicas  ou 
dissonantes,  também há pensamentos 
harmônicos  ou  discordantes.  Se  o 
conjunto é  harmonioso,  a  impressão  é 

126



agradável;  se  for  discordante,  a 
impressão  será  penosa.  Ora,  para  isso 
não  é  necessário  que  o  pensamento  se 
exteriorize por palavras; quer ele se externe, 
quer não, a irradiação existe sempre.

Tal  é  a  causa da  satisfação que se 
experimenta  numa  reunião  simpática, 
animada  de  pensamentos  bons  e 
benévolos,  na  qual  reina  uma  saudável 
atmosfera moral e se respira à vontade; sai-
se reconfortado dali, porque impregnado de 
salutares  eflúvios  fluídicos.  Basta,  porém, 
que  se  misturem  aí  alguns  pensamentos 
malévolos, para produzirem o efeito de uma 
corrente de ar gelado num meio tépido ou o 
de  uma  nota  desafinada  num  concerto. 
Desse  modo  também  se  explica  a 
ansiedade, o indefinível mal-estar que se 
experimenta  numa  reunião  antipática, 
na  qual  pensamentos  malévolos  provocam 
correntes de fluido repugnante. (99)

Em um ambiente onde predominam os fluidos 

de  pensamentos  elevados,  esses  acabam  por 

repercutir  positivamente  no  Espírito  manifestante, 

fazendo-o “sentir-se bem” na reunião.

Intimamente, ligado à moral também haverá o 

produto dos nossos pensamentos, não é mesmo? A 

obra  que  faz  referência  a  respeito  disso  é 

127



Mensagens  de  Além-túmulo (1943),  com  trinta 

mensagens do Espírito Eurípedes Barsanulfo, através 

do  médium  José  dos  Santos  Junior.  Vejamos  o 

seguinte  trecho  do  Capítulo  “I  –  Cuidado  com  os 

vossos pensamentos”, cuja mensagem é datada de 

18/06/1943:

Meus bondosos irmãos: a vossa presença 
em torno a esta mesa de caridade tem como 
fim  principal  oferecer-vos  exemplos  e 
ensinamentos  que  sirvam  para  uma  nova 
orientação em vosso modo de agir e pensar. 
Digo bem: agir e pensar, pois  quantos de 
vós  ainda  vivem  pensando  em  coisas 
por  tal  forma  inferiores  que  vós 
próprios  tendes  vergonhas  de 
confessar!

Lembrai-vos  de  que  esses 
pensamentos  são percebidos  por  uma 
grande  quantidade  de  entidades, 
pertencentes  às  mais  variadas  gradações 
espirituais  deste  plano  astral  do  planeta 
Terra.  Esses  pensamentos  são,  portanto,  o 
atrativo de seres que muitas vezes passam 
a vos seguir e perturbar-vos em vossa vida 
diária.

Assim é que,  portanto deveis não só 
tomar  cuidado  com  as  palavras  que 
proferis, mas  também deveis estar em 
guarda para com vossos pensamentos. 

128



(100)

Já  tivemos  informações  de  que  “semelhante 

atrai  semelhante”,  portanto,  essa  orientação  de 

Eurípedes  Barsanulfo  faz  todo  o  sentido,  cabe-nos 

cumprir esta recomendação de Jesus: “Vigiai e orai, 

para que não entreis em tentação.” (Mateus 26,41).

A busca incessante de melhoria moral deve ser 

o  foco  principal  dos  participantes  da  reunião,  pois 

somente pela ascendência moral é que conseguirão 

“afastar” os Espíritos obsessores. É exatamente ela 

que lhes dará condições de os esclarecer com amor, 

aliando,  certamente,  às  preces  em  que  esse 

sentimento fique perceptível aos quais se dirige os 

argumentos.

6.7.  Seria  útil  definir:  dia,  horário  e  local 
certos?

Na  Revista  Espírita  1867, mês  de  junho, 

Allan  Kardec  publica  o  artigo  “Nova  sociedade 

espírita de Bordeaux”,  em que transcreve algumas 

passagens do relatório anual da Sociedade Espírita 

de  Bordeaux.  Extraímos,  por  oportuno,  o  seguinte 

129



trecho:

“Desde que nos constituímos temos duas 
sessões por semana. Esse duplo trabalho 
nos  foi  imposto  pela  necessidade  de 
consagrar  uma sessão  particular (a  de 
quinta-feira) aos Espíritos obsessores e 
ao  tratamento  das  doenças  que  eles 
ocasionam,  e reservar outra sessão (a de 
sábado) aos estudos científicos. […].

“Aliás, há em Bordeaux muitos casos de 
obsessão,  e  uma  sessão  por  semana, 
especialmente  consagrada  à  evocação 
e  à  moralização  dos  obsessores,  está 
longe de ser  suficiente,  pois  o  médium 
curador,  acompanhado  de  um  médium 
escrevente,  de  um evocador  e,  por  vezes, 
por  alguns  de  nossos  irmãos,  vai  ao 
domicílio dos doentes, a fim de melhor 
se  identificar  com  os  obsessores e 
chegar mais facilmente ao resultado. (101)

Vários parágrafos à frente, lemos:

Chamamos  ainda  a  atenção  para  o 
parágrafo seguinte:

“Embora  tenhamos  excelentes 
instrumentos  para  os  nossos  estudos, 
compreendemos que seu número se havia 
tornado insuficiente, sobretudo em presença 
da  extensão  sempre  crescente  da 
Sociedade.  A  escassez  dos  médiuns 

130



muitas vezes veio trazer obstáculos à 
marcha regular dos nossos trabalhos, e 
compreendemos  que  era  necessário,  tanto 
quanto  possível,  desenvolver  as 
faculdades  que  jazem  latentes  na 
organização  de  muitos  de  nossos 
irmãos.  É  por  isto  que  acabamos  de 
decidir  que  uma  sessão  especial  de 
ensaios  mediúnicos seria  realizada  aos 
domingos, às duas horas da tarde, na sala 
de nossas reuniões. Julguei dever para elas 
convidar não só nossos irmãos em crença, 
mas ainda os estrangeiros que desejassem 
tornar-se  úteis.  Estas  sessões  já  deram 
resultados que ultrapassaram a nossa 
expectativa. Aí fazemos escrita, tiptologia, 
magnetismo.  Várias  faculdades  muito 
diversas aí foram descobertas e daí saíram 
dois  sonâmbulos  que,  parece,  devem  ser 
muito lúcidos.” (102)

Não  pudemos  deixar  de  incluir  esse  trecho, 

pois  há  nele  algo  muito  interessante.  Trata-se  da 

criação pela Sociedade de Bordeaux de uma reunião 

dedicada  ao  “desenvolvimento”  de  médiuns. 

Imediatamente,  após  o  último  parágrafo,  Allan 

Kardec, enfaticamente, disse:

Não  podemos  senão  aplaudir o 
programa  da  Sociedade  de  Bordeaux  e 

131



cumprimentá-la por seu devotamento e pela 
inteligente direção de seus trabalhos. […] A 
maneira  pela  qual  procede  para  o 
tratamento das obsessões é, ao mesmo 
tempo, notável e instrutiva,  e a melhor 
prova de que essa maneira é boa, é de que 
dá resultado. […]. (103)

Ou seja, o Codificador sanciona o procedimento 

realizado pelos membros da Sociedade de Bordeaux 

para o tratamento das obsessões. Aliás, vale a pena 

registramos  do  artigo  “Breve  Excursão  Espírita”, 

publicado  em  julho,  na  mesma  Revista  Espírita 

1867, o seguinte trecho:

Malgrado  nossa  curta  estada  em 
Bordeaux, pudemos assistir a duas sessões 
da  Sociedade:  uma  consagrada  ao 
tratamento dos doentes e outra a estudos 
filosóficos. Assim pudemos constatar por 
nós  mesmos  os  bons  resultados que 
sempre  são  o  fruto  da  perseverança  e  da 
boa vontade. Pelo relato que publicamos em 
nosso número precedente sobre a sociedade 
bordelesa,  pudemos, com conhecimento 
de  causa,  acrescentar  nossas 
felicitações pessoais. […]. (104)

Portanto, o Codificador esteve em Bordeaux e 

132



participou  da  reunião  dedicada  ao  tratamento  dos 

doentes,  o  que  faz  de  sua  opinião  algo 

inquestionável, por retratar uma realidade da qual foi 

testemunha ocular.

Acreditamos ser algo bem curioso isto que foi 

dito a respeito de um grupo de médiuns que “vai ao 

domicílio dos doentes, a fim de melhor se identificar 

com  os  obsessores  e  chegar  mais  facilmente  ao 

resultado.” Talvez  aqui  se possa ter  o  fundamento 

para convidar os pacientes a irem à casa espírita nos 

dias  das  reuniões  de  desobsessão,  a  fim  de 

facilitarem  o  processo  de  “sintonia”  e  não  para 

estarem presentes na sala dedicada à reunião, onde 

ocorrerá as manifestações, é preciso esclarecer.

Quanto ao horário, transcrevemos de O Livro 

dos  Médiuns,  os  seguintes  trechos  destes  três 

capítulos:

a) Capítulo “XVII – Formação dos médiuns”:

217.  […]  Como  os  Espíritos  não  estão 
constantemente às suas ordens, os médiuns 
correm  o  risco  de  ser  enganados  por 
mistificadores.  É bom que adotem, para 
evitar  esse  mal,  o  sistema  de  só 

133



trabalhar  em  dias  e  horas 
determinados, porque assim se entregarão 
ao  trabalho  em  condições  de  maior 
recolhimento; além disso, os Espíritos que 
os queiram auxiliar, estando prevenidos 
do  horário  das  reuniões,  se  disporão 
melhor a prestar esse auxílio. (105)

b) Capítulo “XXV – Evocações”, item 282:

16. São preferíveis as evocações em dias 
e horas determinados?

“Sim,  e  se  for  possível,  no  mesmo 
lugar, pois os Espíritos aí comparecem com 
mais  satisfação.  O  desejo  constante  que 
tendes é que auxilia os Espíritos a se porem 
em  comunicação  convosco.  Eles  têm 
ocupações,  que  não  podem deixar  de 
repente  para  a  vossa  satisfação 
pessoal. Quando digo no mesmo lugar, não 
julgueis  que  isso  deva  constituir  uma 
obrigação absoluta, já que os Espíritos vão a 
toda  parte.  Quero  dizer  que  é  preferível 
um  lugar  consagrado  às  reuniões, 
porque  o  recolhimento  se  faz  mais 
perfeito.” (106) (itálico do original)

19.  Haverá  dias  e  horas  mais 
propícios para as evocações?

“Para  os  Espíritos,  isso  é 
completamente indiferente, como tudo o 
que é material, e seria superstição acreditar-
se na influência  dos  dias  e  das  horas.  Os 

134



momentos mais  propícios  são aqueles 
em que o evocador possa estar menos 
distraído  pelas  suas  ocupações 
habituais; aqueles em que se ache mais 
calmo  de  corpo  e  de  espírito.”  (107) 
(itálico do original)

c) Capítulo “XXIX –  “Reuniões e sociedades 
espíritas”:

333.  Existe  ainda  outro  ponto  não 
menos  importante:  o  da  regularidade 
das reuniões. Em todas elas sempre estão 
presentes  Espíritos  a  quem  poderíamos 
chamar  frequentadores  habituais,  que  não 
devem  ser  confundidos  com  os  que  se 
encontram  em  toda  parte  e  em  tudo  se 
intrometem.  Estamos  nos  referindo  aos 
Espíritos  protetores,  ou  aos  que  são 
interrogados com mais frequência. Não 
se  pense  que  esses  Espíritos  nada  mais 
tenham  a  fazer,  senão  ouvir  o  que  lhes 
queiramos  dizer  ou  perguntar.  Eles  têm 
suas  ocupações e,  além  disso,  podem 
achar-se  em condições  desfavoráveis  para 
serem  evocados.  Quando  as  reuniões  se 
realizam  em  dias  e  horas  certos,  eles  se 
preparam  antecipadamente  e  é  raro 
faltarem.  Alguns  chegam  a  levar  a 
pontualidade  ao  excesso.  Ofendem-se 
com o atraso de um quarto de hora e,  se 
eles  mesmos  marcarem  o  horário  da 
reunião,  será  inútil  chamá-los  antes  desse 
momento. (108) (itálico do original)

135



Então a recomendação é escolher dia e horário 

certos para se realizar as reuniões de desobsessão. 

Nos casos em que o espaço físico da casa permitir, 

seria  bom  se  ter  um  local  específico  para  a 

realização delas.

Como?  Espíritos  protetores  “que  são 

interrogados  com  mais  frequência”?  Ao  que  nos 

parece,  na  atualidade,  em  boa  parte  das  casas 

espíritas não mais se evocam tais Espíritos, dando a 

entender  que os  encarnados  são tão  “sábios”  que 

não precisam da orientação deles.

Por  já  ter  a  oportunidade  de  participar  de 

reuniões  mediúnicas,  facilmente  percebemos  que 

muitos  dos  coordenadores  das  reuniões  de 

desobsessão  têm  uma  preocupação  excessiva  em 

relação aos horários de início e término, em um rigor 

que ultrapassa o mínimo de bom senso, quase igual 

ao que se aplica aos militares nos quartéis.

Não  raras  vezes,  vimos  um  Espírito 

manifestante ser “despachado”, em nome de Jesus, 

é  claro,  com o  argumento  de  estar  “em cima  da 

hora” do encerramento. Só faltou lhe dar instrução 

136



para  voltar  “na próxima reunião”  para  continuar  o 

diálogo.

Hoje, com base em nossos estudos ao longo de 

um  bom  tempo,  podemos  dizer  que  isso  significa 

pura falta de conhecimento, porquanto, em O Livro 

dos  Médiuns,  no  capítulo  “XXIV  –  Reuniões  e 

Sociedades  Espíritas”,  tópico  “Reuniões  em geral”, 

item 333, o Mestre de Lyon fala exatamente sobre 

esse ponto:

Acrescentemos,  todavia,  que embora os 
Espíritos  prefiram  a  regularidade,  os  de 
ordem  verdadeiramente  superior  não 
se  mostram  tão  meticulosos  a  esse 
ponto. A  exigência  de  pontualidade 
rigorosa é  sinal  de inferioridade como 
tudo  o  que  seja  pueril.  É  claro  que  eles 
podem comparecer  mesmo fora  das  horas 
consagradas à reunião, apresentando-se de 
boa vontade se o fim que tenha em vista for 
útil. […]. (109)

Portanto,  diante  de  tão  objetiva  explicação, 

jamais deveríamos procurar “ser mais realistas que o 

rei”.

No  capítulo  “VII  –  Disciplina  fraterna”, de  O 

137



Centro Espírita, o jornalista Herculano Pires tece as 

seguintes considerações:

O  problema  da  disciplina  no  Centro 
Espírita é dos mais melindrosos e deve ser 
encarado entre as coordenadas da ordem e 
da tolerância. Não se pode estabelecer e 
manter no Centro uma disciplina rígida, 
de tipo militar. O Centro é além de tudo o 
que já vimos, um instrumento coordenador 
das atividades espirituais. No esquema das 
suas sessões teóricas e práticas a questão 
do horário é imperiosa, mas não deve 
sobrepor-se  às  exigências  do  amor 
fraterno. Não é justo deixarmos fora da 
sessão  companheiros  dedicados  ou 
necessitados, porque chegaram dois ou 
três  minutos  atrasados. Vivemos  num 
mundo material e não espiritual, em que as 
pessoas lutam com dificuldades várias 
no  tocante  à  locomoção,  de 
compromissos diversos,  e  é  justo que 
se  dê  uma  pequena  margem  de 
tolerância no horário.  Essa margem não 
deve  também  ser  estabelecida  com  rigor, 
mas  deixada  ao  critério  do  dirigente  dos 
trabalhos,  que  saberá  dosar  as  coisas  de 
acordo  com  as  conveniências.  O  rigor 
exagerado  na  questão  de  horário, 
mormente nas cidades mais populosas, 
causa  aborrecimentos  e  mágoas  a 
pessoas  sensíveis que,  depois  de 

138



aflição e correria para chegar na hora 
certa, viram-se impedidas de participar 
da  reunião  por  alguns  segundos  ou 
minutos.  Temperando-se  as  exigências  da 
ordem  cronológica  com  dever  da  atenção 
aos  companheiros  podemos  evitar 
aborrecimentos  perfeitamente  superáveis. 
Claro que esse é um problema a ser sempre 
esclarecido  nas  reuniões,  para  que  todos 
possam  ter  conhecimento  da 
flexibilidade  possível  no  horário.  O 
simples  fato  de  haver  essa 
flexibilidade, já tira à disciplina o seu 
aspecto opressivo.

Essa  mesma  dosagem  de  ordem  e 
tolerância  deve  ser  aplicada  a  outros 
problemas,  de  maneira  a  assegurar-se,  o 
mais  possível,  um  ambiente  geral  sem 
prevenções, que muito ajudará na realização 
dos trabalhos. (110)

As  ponderações  de  Herculano  Pires  são 

oportunas e, a nosso sentir, merecem uma atenção 

especial da parte de todos aqueles que participam 

das  reuniões  mediúnicas,  incluindo  aí  os  que  as 

coordenam.

Na  Revista Espírita 1867, mês de junho, no 

artigo  “Nova  sociedade  espírita  de  Bordeaux”, 

lemos:

139



Um  grupo  da  província,  que  se  pode 
alinhar  entre  os  mais  sérios  e  melhor 
dirigidos,  introduziu  este  uso  em  suas 
reuniões que,  igualmente,  ocorrem  duas 
vezes  por  semana.  Ele  é  exclusivamente 
composto dos oficiais de um regimento. Mas 
lá  não  é  uma  faculdade  deixada  a  cada 
membro;  é  uma  obrigação,  que  lhes  é 
imposta pelo regulamento de falar cada um 
a  seu  turno.  Em cada  sessão  o  orador 
designado para a próxima reunião deve 
se  preparar  para  desenvolver  e 
comentar um capítulo ou um ponto da 
doutrina. Disso  resulta  para  eles  uma 
aptidão  maior  para  fazer  a  propagação  e 
defender a causa, em caso de necessidade. 
(111)

Embora,  diretamente  não  tenha  nada  a  ver 

com  nosso  tema,  julgamos  interessante  a 

designação do orador,  indicando-lhe o ponto a ser 

desenvolvido na reunião seguinte, o que em muito 

se assemelha ao que, atualmente, se faz na maioria 

das  casas  espíritas  em  suas  reuniões  públicas  e, 

algumas  vezes,  nas  particulares  de  estudo 

doutrinário  e  até  mesmo  em  reuniões  de 

desobsessão.

Em “Obras Póstumas”, tomamos conhecimento 

140



de que Allan Kardec elaborou o “Projeto 1868”, que 

contém várias orientações a serem implementadas 

na Sociedade Espírita de Paris.

Julgamos não ser algo fora de propósito que se 

aplique  também  nas  casas  espíritas,  a 

recomendação  do  3º  item  do  tópico 

“Estabelecimento  Central”  de,  quando  possível,  se 

reservar “um compartimento destinado às evocações 

íntimas,  espécie  de  santuário,  que  não  seria 

profanado  por  nenhuma  ocupação  estranha”  (112), 

por  ter  uma  relação  direta  com  esses  tipos  de 

reuniões.

6.8. Deve-se indicar o médium para sintonizar 
com o Espírito que vai se manifestar?

No  item  275  de  O  Livro  dos  Médiuns, 

capítulo “XXV – Evocações”, tópico “Espíritos que se 

podem evocar”, Allan Kardec apresenta “as causas 

que podem impedir a manifestação de um Espírito, 

umas  lhe  são  pessoais  e  outras,  estranhas”,  que 

transcrevemos.

As  causas  estranhas  residem 

141



principalmente  na natureza do médium, 
no  caráter  da  pessoa  que  evoca,  no 
meio  em  que  se  faz  a  evocação e, 
finalmente, no objetivo que se tem em vista. 
Alguns  médiuns  recebem  mais 
particularmente comunicações de seus 
Espíritos familiares, que podem ser mais 
ou  menos  elevados;  outros  se  mostram 
aptos  a  servir  de  intermediários  a 
todos os Espíritos, dependendo isto da 
simpatia ou da antipatia, da atração ou 
da repulsão que o Espírito pessoal do 
médium  exerce  sobre  o  Espírito 
evocado,  o  qual  pode  tomá-lo  por 
intérprete, com prazer ou com repugnância. 
Isto  também depende,  abstração feita  das 
qualidades  íntimas  do  médium,  do 
desenvolvimento  da  faculdade  mediúnica. 
Os Espíritos se apresentam com maior 
boa  vontade  e,  sobretudo,  são  mais 
explícitos com um médium que não lhes 
oferece  nenhum  obstáculo  material. 
Aliás,  em  igualdade  de  condições  morais, 
quanto mais facilidade tenha o médium para 
escrever ou para se exprimir, tanto mais se 
generalizam  suas  relações  com  o  mundo 
espiritual. (113)

Destaque  para  o  fato  de  que  determinados 

médiuns  podem  causar  repulsão  aos  Espíritos, 

portanto,  entre  eles  e  o  médium  não  haveria 

142



afinidades fluídicas, mas, sim, antagônicas.

De Obras Póstumas, capítulo “Manifestações 

dos Espíritos”, tópico “Dos Médiuns”, destacamos o 

seguinte item:

35.  As relações entre os Espíritos e 
os  médiuns  se  estabelecem por  meio 
dos  respectivos  perispíritos, 
dependendo  a  facilidade  dessas 
relações do grau de afinidade existente 
entre os dois  fluidos.  Alguns  há que se 
combinam  facilmente,  enquanto  outros  se 
repelem, donde se segue que não basta ser 
médium para que uma pessoa se comunique 
indistintamente com todos os Espíritos.  Há 
médiuns  que  só  com  certos  Espíritos 
podem comunicar-se  ou  com Espíritos 
de certas categorias, e outros que não o 
podem  a  não  ser  pela  transmissão  do 
pensamento,  sem  qualquer  manifestação 
exterior. (114)

Ora, se nas manifestações há necessidade de 

haver afinidade fluídica entre o Espírito manifestante 

e o encarnado que lhe servirá de instrumento, não 

faz  sentido  o  coordenador  da  reunião  mediúnica 

designar  um  dos  médiuns  presentes  para  dar 

passividade ao Espírito que se comunicará.

143



Do  artigo  “Um antigo  charreteiro”,  publicado 

na  Revista  Espírita  1859,  mês  de  dezembro, 

ressaltamos  da  nota  do  Codificador,  o  seguinte 

trecho do último parágrafo:

Vimos médiuns, ciumentos a justo título 
de conservar  suas boas relações de além-
túmulo,  repugnar-se  em  servirem  de 
intérpretes aos Espíritos inferiores  que 
se  podem  chamar;  é  de  sua  parte  uma 
suscetibilidade  mal  entendida.  Do  fato  de 
que se evoque um Espírito vulgar,  mesmo 
mau,  não se está sob a sua dependência; 
longe disso, sois vós, ao contrário, quem o 
dominais:  não  é  ele  que  vem  se  impor 
apesar de vós, como nas obsessões, vós que 
vos  impondes  a  ele;  ele  não  comanda, 
obedece; sois seu juiz e não sua presa. Além 
do mais, podeis ser-lhe útil pelos vossos 
conselhos  e  vossas  preces,  e  vos  é 
reconhecido pelo  interesse que tomais  por 
ele.  Estender-lhe  uma  mão  segura,  é 
fazer uma boa ação; repelindo, é faltar 
com  a  caridade;  é  mais  ainda,  é  do 
egoísmo  e  do  orgulho. Estes  seres 
inferiores  são,  aliás,  para  nós  um 
poderoso ensinamento; foi por eles que 
aprendemos a conhecer a classe baixa 
da  população  do  mundo  Espírita  e  a 
sorte que espera aqueles que fazem, neste 
mundo, um mau uso de sua vida. [….]. (115)

144



O primeiro ponto que trazemos a esse tópico é 

mostrar que o médium não deve recusar a sintonia 

com  Espíritos  inferiores,  ainda  que  eles  sejam 

extremamente maus. O segundo, é que, a qualquer 

Espírito que se apresente, jamais se pode deixar de 

“ser-lhe  útil  pelos  nossos  conselhos  e  nossas 

preces”,  sempre,  e  em  qualquer  circunstância,  se 

deverá “estender-lhe uma mão segura”.

Em “Boletim” da Revista Espírita 1860, mês 

de  agosto,  encontra-se  o  registro  da  sessão 

particular  realizada  no  dia  06.06,  do  qual 

destacamos:

Estudos.  1º Evocação de  François Arago, 
pela Senhorita H…  São Luís responde que 
esse médium não é aquele que convém 
a esse Espírito; convida para tomar um 
outro.

Diversas perguntas são dirigidas, a esse 
respeito,  sobre  a  aptidão  especial  dos 
médiuns para receberem comunicações de 
tal ou tal Espírito. A resposta foi esta: “Um 
Espírito  vem,  de  preferência,  a  uma 
pessoa cujas ideias simpatizem com as 
que  teve  quando  vivo; há  relação  de 
pensamentos  entre  o  céu  e  a  Terra,  mais 
ainda do que as há sobre a Terra”. (116)

145



Então, na prática, são os próprios Espíritos que 

“escolhem”  o  médium,  obviamente,  levando  em 

conta a afinidade e sintonia para com ele. Portanto, 

jamais  o  coordenador  da  reunião  deve  indicar  o 

médium para “receber” determinado Espírito.

Em “Correspondência de além-túmulo – Estudo 

medianímico”, publicado na Revista Espírita 1865, 

mês de abril, vamos destacar inicialmente o primeiro 

parágrafo  da  mensagem  de  B…  e,  logo  após,  o 

seguinte trecho dos comentários de Allan Kardec:

Eis-me,  meu bom irmão;  mas tu  exiges 
muito;  não  posso,  com a  melhor  vontade, 
satisfazer, numa só evocação, as numerosas 
perguntas que me diriges. Não sabes que, 
algumas  vezes,  é  muito  difícil  aos 
Espíritos  transmitir  seu  pensamento 
com a ajuda de certos médiuns pouco 
apropriados a receberem nitidamente, 
no cérebro, a impressão fotográfica dos 
pensamentos de certos Espíritos, e que, 
desnaturando-os,  lhes  dão  uma  marca  de 
falsidade  que  conduz,  da  parte  dos 
interessados,  à  negação  mais  formal  da 
manifestação; o que é muito pouco lisonjeiro 
e  entristece  profundamente  aqueles  que, 
por  falta  de  instrumentos  convenientes, 
estão  impossibilitados  de  dar  sinais  de 

146



identidade suficientes. (117)

Comentário de Allan Kardec:

Vários  ensinamentos  importantes 
ressaltam desta comunicação. O primeiro é 
a dificuldade que sente o Espírito em se 
expressar com a ajuda do instrumento 
que  lhe  foi  dado.  Conhecemos 
pessoalmente  esse  médium  que  deu  há 
muito  tempo  provas  como  poder  e 
flexibilidade  de  faculdade,  sobretudo  em 
fatos de evocações particulares; é o que se 
pode  chamar  um  médium  seguro  e  bem 
assistido.  De  onde  vem,  pois,  esse 
impedimento?  É  que  a  facilidade  das 
comunicações  depende  do  grau  de 
afinidade  fluídica  que  existe  entre  o 
Espírito  e  o  médium.  Cada  médium 
está, assim, mais ou menos apto para 
receber  a  impressão ou o  impulso do 
pensamento de tal ou tal Espírito; ele 
pode ser um bom instrumento para um 
e  um mau  instrumento  para  o  outro, 
sem  que  isso  prejulgue  nada  contra 
suas  qualidades,  sendo  esta  condição 
mais orgânica do que moral. Os Espíritos 
procuram,  pois,  de  preferência,  os 
instrumentos que vibrem em uníssono com 
eles; impor-lhes o primeiro que chega, e crer 
que  eles  podem  indiferentemente  dele  se 
servirem, seria como se se impusesse a um 
pianista  tocar  violão,  pela  razão  que, 
sabendo música, deve saber tocar todos os 

147



instrumentos.

Sem essa harmonia única que pode 
levar  à  assimilação  fluídica,  tão 
necessária  na tiptologia quanto na escrita, 
as  comunicações  são  ou  impossíveis, 
ou  incompletas,  ou  falsas.  Na  falta  do 
Espírito que não se pode ver, se não pode se 
manifestar livremente, para isso não faltam 
outros  sempre  prontos  a  aproveitar  a 
ocasião,  e  que pouco  se  importam com a 
verdade  do  que  dizem.  Esta assimilação 
fluídica  é  algumas vezes  inteiramente 
impossível  entre  certos  Espíritos  e 
certos médiuns; outras vezes, e é o caso 
mais comum, ela não se estabelece senão 
gradualmente e com o tempo, o que explica 
por  que  os  Espíritos  que  se  manifestam 
habitualmente a um médium o fazem com 
mais  facilidade,  e  por  que  as  primeiras 
comunicações  atestam,  quase sempre,  um 
certo embaraço e são menos explícitas.

Está,  pois,  demonstrado,  ao  mesmo 
tempo pela  teoria  e  pela  experiência,  que 
não há mais médiuns universais para as 
evocações  senão  pela  aptidão  aos 
diversos  gêneros  de  manifestações. 
Aquele que pretenda receber à vontade,  a 
propósito,  as  comunicações  de  todos  os 
Espíritos,  e  poder  satisfazer,  por 
conseguinte, os legítimos desejos de todos 
aqueles que querem conversar com os seres 
que lhe são caros, farão prova, ou de uma 
ignorância  radical  dos  princípios  mais 

148



elementares  da  ciência,  ou  de 
charlatanismo,  e,  em  todos  os  casos,  de 
uma  presunção  incompatível  com  as 
qualidades essenciais de um bom médium. 
Num tempo pôde-se acreditá-lo, mas hoje os 
progressos  da  ciência  teórica  e  prática 
demonstram  que  isto  não  se  pode  em 
princípio.  Quando um Espírito se comunica 
pela  primeira  vez  por  um  médium  sem 
nenhum  embaraço,  isto  prende-se  a  uma 
afinidade  fluídica  excepcional,  ou  anterior, 
entre o Espírito e seu intérprete.

É, pois, um erro impor um médium a 
um  Espírito  que  se  quer  evocar;  é 
preciso  deixar-lhe  a  escolha  de  seu 
instrumento.  Mas como fazer, dir-se-á, se 
não se tem senão um único médium, o que 
é  muito  frequente?  Primeiro,  contentar-se 
com o que se tem, e abster-se do que não se 
tem.  Não  está  mais  no  poder  da  ciência 
espírita em mudar as condições normais das 
manifestações, quanto à química de mudar 
as da combinação dos elementos.

No entanto, há aqui um meio de atenuar 
a  dificuldade.  Em  princípio,  quando  se 
trata de uma evocação nova, o médium 
deve  sempre  preliminarmente  evocar 
seu guia espiritual, e lhe perguntar se 
ela  é  possível;  em  caso  afirmativo, 
perguntar  ao  Espírito  evocado  se 
encontra  no  médium  a  aptidão 
necessária  para  receber  e  transmitir 
seu pensamento. Se houver dificuldade ou 

149



impossibilidade,  pedir  para  fazê-lo  por 
intermédio do guia do médium ou de fazê-lo 
assistir.  Neste  caso,  o  pensamento  do 
Espírito não chega senão de segunda mão, 
quer  dizer,  depois  de ter  atravessado dois 
meios.  Compreende-se,  então,  o  quanto 
importa que o médium seja bem assistido, 
porque  se  o  é  por  um  Espírito  obsessor, 
ignorante ou orgulhoso, a sua comunicação 
será alterada. Aqui, as faculdades pessoais 
do  médium  desempenham,  forçosamente, 
um  papel  importante,  pela  natureza  dos 
Espíritos que atrai para si. Os médiuns mais 
indignos  podem  ter  poderosas  faculdades, 
mas  os  mais  seguros  são  aqueles  que,  a 
esse  poder,  juntam as  melhores  simpatias 
no  mundo  invisível;  Ora,  essas  simpatias 
não são de nenhum modo garantidas pelos 
nomes  mais  ou  menos  imponentes  dos 
Espíritos que assinam as comunicações, mas 
pela  natureza  constantemente  boa  das 
comunicações que deles recebem.

Estes princípios estão, ao mesmo tempo, 
fundados  sobre  a  lógica  e  sobre  a 
experiência;  as  próprias  dificuldades  que 
acusam,  provam  que  a  prática  do 
Espiritismo  não  deve  ser  tratada 
levianamente. (118) (itálico do original)

Mais claro que isso é impossível, Allan Kardec 

foi  bem objetivo quanto à necessidade de sintonia 

150



fluídica  entre  o  comunicante  e  o  médium que  lhe 

servirá  de  instrumento,  não  sendo  à  escolha  do 

coordenador ou de algum dos médiuns presentes na 

reunião,  será  o  desencarnado  que  escolherá  o 

medianeiro pelo qual sentir afinidade.

Na  Revista  Espírita  1865,  mês  de  maio,  o 

artigo “O doutor Vignal”, inserido em “Conversas de 

além-túmulo,” é iniciado desta forma:

Nossos leitores se lembram, sem dúvida, 
dos  interessantes  estudos  sobre  o  Espírito 
das pessoas vivas publicados na Revista de 
janeiro e março de 1860, e aos quais foram 
submetidos  o  Sr.  conde  de  R…  e  o  Sr. 
doutor  Vignal. Este  último  distante  há 
vários  anos,  morreu  em  27  de  março  de 
1865. Na véspera do enterro, perguntamos a 
um sonâmbulo muito lúcido e que vê muito 
bem os Espíritos,  se o via.  “Eu vejo,  disse 
ele,  um  cadáver  no  qual  se  opera  um 
trabalho extraordinário; […]. Não distingo a 
forma do Espírito bem determinada.”

No dia 31 de março ele foi  evocado na 
Sociedade de Paris.  O mesmo  sonâmbulo 
assistia  adormecido  à  sessão  durante  a 
evocação.  Ele  o  viu  e  o  descreveu 
perfeitamente enquanto se comunicava 
ao médium de sua escolha.

151



Dizemos  de  sua  escolha,  porque  a 
experiência demonstra o inconveniente 
de  impor  um médium ao  Espírito  que 
pode não encontrar nele as condições 
necessárias  para  se  comunicar 
livremente. Quando se faz a evocação de 
um Espírito pela primeira vez, convém que 
todos  os  médiuns  presentes  se 
coloquem à  sua  disposição,  e  esperem 
que  se  manifeste  por  um  deles.  Nesta 
sessão havia onze médiuns. (119)

A  orientação  do  Codificador  é  que  todos  os 

médiuns  presentes  na  reunião  se  coloquem  à 

disposição, pois, cabe ao Espírito interessado em se 

manifestar a escolha de um dentre eles.

Na Revista Espírita 1867, mês de março, foi 

registrada uma situação bem interessante, Trata-se 

de uma comunicação coletiva,  ocorrida na reunião 

de 1º de novembro de 1866, em que se comemora o 

dia dos mortos, na qual quarenta e seis Espíritos se 

manifestaram  pelo  médium  Sr.  Bertrand.  Valerá  a 

pena  lermos  a  nota  de  Allan  Kardec  após  essas 

mensagens e o registro da comunicação do guia do 

médium:

152



Nota.  Este  gênero  de  comunicação 
levanta uma questão importante. Como 
os fluidos de um número muito grande 
de Espíritos podem se assimilar quase 
instantaneamente  com  o  fluido  do 
médium,  para  transmitir-lhe  seu 
pensamento, ao passo que essa assimilação, 
frequentemente, é difícil da parte de um só 
Espírito,  e  não  se  estabelece,  geralmente, 
senão com o tempo?

O guia espiritual do médium parece 
tê-lo previsto, porque dois dias depois 
deu,  espontaneamente  a  explicação 
adiante.

“A comunicação que obtivestes no dia de 
Todos os Santos, assim como a última que 
dela  é  o  complemento,  embora  nela  haja 
nomes repetidos, foram obtidas da maneira 
seguinte:  como  sou  teu  Espírito  protetor, 
meu fluido é similar  ao teu.  Coloquei-me 
acima  de  ti,  transmitindo-te,  o  mais 
exatamente  possível,  os  pensamentos 
e  os  nomes  dos  Espíritos  que 
desejaram se manifestar.  Eles formaram 
ao  redor  de  mim  uma  assembleia  cujos 
membros  ditavam,  alternativamente, 
todos os pensamentos que te transmiti. 
Isto  foi  espontâneo,  e  o  que  tornou 
naquele  dia  as  comunicações  mais 
fáceis,  foi  que  os  Espíritos  presentes 
tinham saturado o apartamento com os 
seus fluidos.

153



“Quando um Espírito se comunica com 
um médium, ele o faz com tanto mais 
facilidade quanto as relações fluídicas 
estejam  melhor  estabelecidas  entre 
eles,  senão  o  Espírito  é  obrigado,  para 
comunicar  seu  fluido  ao  médium,  a 
estabelecer  uma  espécie  de  corrente 
magnética  que  chega  ao  cérebro  deste 
último; e se o Espírito, em razão de sua 
inferioridade,  ou  de  qualquer  outra 
causa,  não  pode  estabelecer  essa 
corrente  ele  mesmo,  ele  recorre  à 
assistência  do  guia  do  médium,  e  as 
relações  se  estabelecem  como  venho 
de indicá-lo.”

SLENER. (120)

Na  verdade,  foi  o  Espírito  Slener,  guia  do 

médium, quem verbalizou, se assim podemos dizer, 

o pensamento de todos os quarenta e seis Espíritos, 

portanto,  não ocorreu a  manifestação de cada um 

deles através de sintonia por ligação fluídica com o 

médium.

Em  “Ditados  espontâneos  e  dissertações 

espíritas”,  constante  da  Revista  Espírita  1860, 

mês  de  junho,  há  uma  mensagem  intitulada 

“Influência do médium sobre o Espírito”, que leva a 

154



assinatura de Alfred de Musset (121):

Só os Espíritos superiores podem se 
comunicar  indistintamente  com  todos 
os médiuns, e ter, por toda parte, a mesma 
linguagem;  mas  eu  não  sou  um  Espírito 
superior,  eis  porque,  às  vezes,  sou  um 
pouco  material!  Entretanto,  sou  mais 
avançado do que o credes.

Quando  nos  comunicamos  com  um 
médium, a emanação de sua natureza 
reflete, mais ou menos, sobre nós; por 
exemplo,  se  o  médium  é  dessas 
naturezas  onde  o  coração  domina, 
desses  seres  elevados,  capazes  de 
sofrer  por  seus irmãos;  enfim, dessas 
almas  devotadas,  grandes,  que  a 
infelicidade  tornou  fortes,  e  que 
permaneceram  puras  no  meio  da 
tormenta,  então  o  reflexo  faz  bem, 
nesse  sentido  que  nos  corrigimos 
espontaneamente,  quando  a  nossa 
linguagem disso se ressente; mas, no caso 
contrário,  se  nos  comunicamos por  um 
médium  de  natureza  menos  elevada, 
servimo-nos,  pura e  simplesmente,  de  sua 
faculdade  como  de  um  instrumento;  é 
então que nos tornamos o que chamas 
um  pouco  materiais;  dizemos  coisas 
espirituais, se quiserdes, mas deixamos 
o coração de lado.

Pergunta. Os médiuns instruídos, e de um 

155



espírito  cultivado,  são  mais  aptos  a 
receberem  comunicações  elevadas  que 
aqueles que não têm instrução? – Resposta. 
Não; eu o repito:  só a essência da alma 
se reflete sobre os Espíritos, mas só os 
Espíritos  superiores  lhe  são 
invulneráveis. (122)

Portanto,  somente  os  Espíritos  superiores 

teriam a capacidade de se manifestar por qualquer 

médium.

Na  mensagem  há  um  ponto  importante  que 

deve ser ressaltado. Trata-se da influência moral do 

médium na  comunicação,  onde  se  vê  que  quanto 

mais  elevado  for  moralmente  menos  desconforto 

causará  aos  Espíritos  inferiores  que  por  ele  se 

manifestam.

6.9.  Há  um  limite  de  manifestações  por 
médium?

Não  vimos  Allan  Kardec  estabelecendo  um 

determinado limite específico de manifestações que 

cada médium deveria obedecer.

Entretanto, vamos encontrar algo em O Livro 

156



dos  Médiuns,  Segunda  parte,  capítulo  “XVIII  – 

Inconvenientes e perigos da mediunidade”, no tópico 

“Influência  do  exercício  da  mediunidade  sobre  a 

saúde”, no item 221 que vale a pena transcrever:

2.  O  exercício  da  faculdade  mediúnica 
pode causar fadiga?

“O  exercício  muito  prolongado  de 
qualquer  faculdade  provoca  fadiga.  A 
mediunidade  está  no  mesmo  caso, 
principalmente a que se aplica aos efeitos 
físicos. Ela necessariamente  ocasiona um 
dispêndio de fluido, que traz a fadiga, 
mas que se repara pelo repouso.”

3. Do ponto de vista higiênico, o exercício 
da mediunidade pode ter inconvenientes em 
si mesmo, excluindo-se os casos de abuso?

“Há casos em que é prudente, necessário 
mesmo,  a  abstenção,  ou,  pelo  menos,  o 
exercício  moderado;  vai  depender  do 
estado físico e moral do médium. Aliás, 
o  médium  o  sente  geralmente  e,  quando 
isso acontece, deve abster-se.”

4.  Haverá  pessoas  para  quem  esse 
exercício  seja  mais  inconveniente  do  que 
para outras?

“Eu  já  disse  que  isso  depende  do 
estado  físico  e  moral  do  médium.  Há 

157



pessoas  que  devem evitar  qualquer  causa 
de  superexcitação  e  o  exercício  da 
mediunidade  é  uma  delas.”  (Itens  188  e 
194.) (123) (itálico do original)

Observamos  que  o  Codificador  deixou  na 

responsabilidade  do  médium a  questão  de  dar  ou 

não  passividade,  entretanto,  não  falou  nada 

especificamente quanto à sua quantidade.

A  fadiga  pelo  exercício  prolongado  é  mais 

comum na mediunidade de efeitos físicos. Pode até 

ser que em outros tipos ocorra fadiga, mas, pelo que 

deduzimos do que foi dito, não seria uma fadiga tão 

elevada quanto as que se produzem nos fenômenos 

efeitos físicos.

Bom, com isso poderíamos dizer que os grupos 

mediúnicos  que  estabelecem  a  quantidade  de 

manifestações por médium estariam equivocados?

Analisando  bem  essa  questão,  é  possível 

concluir-se  que,  na  verdade,  isso  é  recomendável. 

Sim,  caro  leitor,  já  estamos  vendo  sua  “cara  de 

espanto”.

Mas, pense bem, caro leitor, se deixarmos isso 

158



“livre”  não  poderá  ocorrer  que  um  médium  tente 

monopolizar  as  manifestações  dos  Espíritos,  não 

abrindo  espaço  para  nenhum  outro  médium 

participar do trabalho mediúnico?

Como ainda não nos tornamos “anjos”, essa é 

a  razão  pela  qual  julgamos  prudente estabelecer 

esse limite, que será definido entre os participantes 

da reunião de desobsessão, levando-se em conta o 

número  de  médiuns  psicofônicos  disponíveis  e  o 

tempo estipulado para a tarefa mediúnica.

Na  obra  Diretrizes  de  Segurança,  os 

médiuns José Raul Teixeira e Divaldo Pereira Franco, 

questionados, responderam o seguinte:

52. Que pensar dos médiuns psicofônicos 
que recebem diversos  Espíritos,  durante  a 
sessão, um atrás do outro? Será indício de 
grande mediunidade?

RAUL – A mediunidade amadurecida não 
é  identificada  pelo  número  de 
desencarnados que se comuniquem por um 
único  médium,  numa  mesma  sessão, 
entretanto,  será  identificada  pelo  teor  das 
comunicações, pela qualidade do fenômeno, 
que demonstrará a maior ou menor afinação 
do  médium  com  as  responsabilidades  da 

159



tarefa.

Cada  médium,  quando  devidamente 
esclarecido  e  maduro  para  o  desempenho 
dos  seus  compromissos,  saberá  que  o 
número avultado de comunicações por 
sessão  poderá  indicar  descontrole  do 
instrumento  encarnado  e  não  a  sua 
pujança  mediúnica.  Há  médiuns  que 
prosseguem dando passividade a Entidades 
durante  a  prece  de  encerramento,  sem 
qualquer  disciplina,  quando  não  justificam 
que  tais  Entidades  estavam  programadas, 
como  se  os  Emissários  do  Além, 
responsáveis por lides tão graves, tivessem 
menor bom senso que nós, encarnados.

Um  número  de  até  duas 
comunicações,  e,  em casos de grande 
necessidade  e  carência  de  outros 
médiuns,  até  três,  parece  bastante 
coerente.

Todos os médiuns, assim, terão chance de 
atender  aos  irmãos  desencarnados,  sem 
desnecessários desgastes. (124) (O negrito 
da pergunta no original nós substituímos por 
itálico)

57. Quantas  comunicações  um  mesmo 
médium  pode  receber  durante  a  sessão 
mediúnica  de  atendimento  a  Espíritos 
sofredores?

DIVALDO –  Um médium seguro,  num 
trabalho bem organizado, deve receber 

160



de duas a três comunicações,  quando 
muito,  para  que  dê  oportunidade  a 
outros companheiros de tarefas, e para 
que não tenha um desgaste exagerado.

Tenho  tido  o  hábito  de  observar,  em 
médiuns  seguros,  conhecidos  nossos,  que 
eles incorporam, em média, três Entidades 
sofredoras  ou  perturbadoras  e  o  Mentor 
Espiritual;  raramente  ocorrem  cinco 
manifestações  pelo  mesmo  instrumento, 
principalmente  num grupo.  (125)  (O  negrito 
da pergunta no original nós substituímos por 
itálico)

A quantidade  de  duas  ou  três  “para  que  dê 

oportunidade  a  outros  companheiros  de  tarefas”, 

tudo  bem  é  o  que  nos  parece  ser  razoável, 

entretanto a justificativa, dada por ambos, quanto ao 

desgaste  desnecessário  ou  exagerado,  sentimos 

muito,  mas  para  nós  não  faz  nenhum  sentido, 

levando-se  em conta  o  que  o  Espíritos  superiores 

disseram ao consultar a obra O Livro dos Médiuns.

Certamente que alguém poderá nos apresentar 

uma orientação de André Luiz a respeito do tema. 

Sim,  é  fato.  Na  obra  Desobsessão (1964),  no 

capítulo 40 – Manifestações simultâneas, no primeiro 

161



parágrafo lemos:

Só  se  devem  permitir,  a  cada 
médium,  duas  passividades  por 
reunião,  eliminando  com  isso  maiores 
dispêndios  de  energia  e  manifestações 
sucessivas  ou  encadeadas,  inconvenientes 
sob vários aspectos. (126)

Em  nossa  maneira  de  ver,  ao  determinar  a 

quantidade, esse autor espiritual foi muito rigoroso, 

indo  além  do  que  falou  o  Codificador  ao  dizer 

“eliminando  com  isso  maiores  dispêndios  de 

energia”.

Defendemos o ponto de vista que uma possível 

fixação  da  quantidade  seja  decisão  do  grupo 

mediúnico, mas cada um é livre para seguir o que 

ele recomenda.

6.10. Recomendações para o dia e o início da 
reunião, bem como sobre a conversação antes 
e depois dela

Inicialmente, é preciso esclarecer que pode até 

parecer  que  falar  de  conversação  não  seria  um 

162



assunto adequado se levarmos em conta o contexto 

do  tema  desse  ebook,  entretanto  nos  deparamos 

com orientações que valerá a pena trazê-las para a 

nossa reflexão.

Na obra Mensagens de Além-túmulo (1943), 

contendo  trinta  mensagens  do  Espírito  Eurípedes 

Barsanulfo,  através  do  médium  José  dos  Santos 

Junior,  encontra-se  referência  de  como  se  deve 

proceder durante o dia da reunião. Vejamos o teor do 

capítulo  “X  –  Como  se  comportar  durante  o  dia 

designado  para  tomar  parte  numa  mesa  de 

caridade”,  designação  que  autor  espiritual  dá  à 

reunião de desobsessão, mensagem datada de 21 de 

julho de 1943:

MEUS  BONDOSOS  IRMÃOS.  Quis  a 
bondade de nosso Pai Celestial que hoje vos 
fale  sobre a maneira pela qual  vos deveis 
comportar  em  torno  a  uma  mesa  de 
caridade.

Inicialmente,  devo  recordar-vos  o  que 
muitas vezes vos tem sido repetido, isto é, 
que  nos  dias  designados  para  os 
trabalhos  de  caridade,  desde  manhã, 
todos  os  vossos  atos  devem  ser 
rigorosamente  fiscalizados,  para  que 

163



suas consequências não possam de nenhum 
modo  afetar  a  pureza  de  vossos 
pensamentos à noite.

Igualmente,  deveis evitar nesses dias 
todo o trabalho que vos possa causar 
demasiada  canseira  ou  preocupação 
para  que tenhais  facilidade em concentrar 
vossos pensamentos no Pai Celestial, todos 
unidos, numa só vibração harmoniosa.

Assim procedendo, nossa atividade aqui é 
grandemente facilitada e os resultados 
obtidos  junto  aos  irmãos 
desencarnados em sofrimento são de alto 
proveito para eles.

Por outro lado vós também podereis ser 
muito  melhor  beneficiados  pelos 
mensageiros  médicos  e  outros 
beneficiadores que sempre se esforçam para 
que à vossa saída não sintais nenhuma dor 
e  estejais  rodeados de uma aura alegre  e 
feliz.

Tende presente também que os minutos 
que precedem o início das reuniões não 
devem  ser  preenchidos  com  assuntos 
inconvenientes, isto é, em desacordo com 
tão  alta  finalidade,  como  é  a  de 
demonstrardes  às  entidades  do  espaço, 
ainda  desviadas  do  caminho  que  as  deve 
conduzir ao Pai que elas precisam corrigir-se 
e pedir o perdão de suas faltas.

Justamente porque  nem sempre vossa 
mentalidade  está  devidamente 

164



preparada  para  tão  sagrada  missão, 
sucedem-se  na  mesa  de  caridade  fatos 
desagradáveis cujas consequências recaem 
sobre vós próprios.

Lembrai-vos,  meus  amados  irmãos,  que 
vossos  pensamentos firmes,  unidos, 
serenamente voltados para o Pai  Celestial, 
constituem o ambiente ideal para todos 
os nossos trabalhos em favor de todos 
os que precisam ser auxiliados,  desta 
ou daquela maneira.

Além  disso,  uma  fusão  assim  de 
pensamentos forma um foco tão belo o 
poderoso  que  se  torna  um  grande 
ponto de atração para os espíritos de 
todas as categorias, dentro de um espaço 
incomensurável.

Muitos são os que se aproximam por essa 
forma,  como  Já  vos  foi  descrito  em 
mensagem  anterior,  sendo,  todavia,  de 
notar-se  que  os  maiores  benefícios 
resultam em favor dos irmãozinhos que 
perambulam  pelos  espaços  infindos, 
desorientados  e  que  assistindo  aos 
trabalhos  como  meros  espectadores, 
acabam encontrando a luz que lhes faltava 
para se guiarem em direção ao Pai.

Por  isso,  meus  irmãos,  quando  vos 
sentais em torno da mesa, fazei-o com 
a  circunspecção  própria  de  quem  vai 
tomar parte num ato sagrado que está 
sendo  observado  e,  por  muitos,  até 

165



analisado atentamente.

Convenci-vos de que cada um de vós 
tem uma importante missão a cumprir 
perante  seus  irmãos  da  Terra  e  do 
espaço que,  portanto,  está  obtendo  uma 
graça  à  qual  deve  fazer  sempre  jus,  para 
que sejam todos igualmente beneficiados.

Finalmente,  meus  queridos  irmãos, 
recordo-vos  que  quando  resolvestes  tomar 
novamente  um corpo  e  baixar  ao  planeta 
Terra,  foi  por  desejardes,  por  essa  forma, 
subir  mais  um  degrau  na  escada  da 
espiritualidade.

Ora,  só se progride nessa longa escada 
amando aos seus irmãos como a si próprios 
e  amar  aos  outros  significa  não  somente 
desejar-lhes  felicidade,  mas  principalmente 
proporcionar-lhes os meios para que sejam 
felizes, interessando-se vivamente por eles, 
cada  qual  dentro  de  seu  círculo  evolutivo. 
(127)

Em  princípio  pensávamos  em  transcrever 

apenas um trecho, mas pensando melhor, foi melhor 

transcrever  toda  a  mensagem  de  Eurípedes 

Barsanulfo,  porquanto,  nela  tem  vários  elementos 

que  merecem  da  parte  de  todos  nós  a  devida 

atenção.

166



Por oportuno, trazemos também estes trechos 

da  obra  Desobsessão,  ditada  pelo  Espírito  André 

Luiz através dos médiuns Chico Xavier e Waldo Vieira 

(1932-2015):

1º) Capítulo “1 – PREPARO PARA A REUNIÃO; 
DESPERTAR”

No  dia  marcado  para  as  tarefas  de 
desobsessão,  os  integrantes  da  equipe 
precisam, a rigor, cultivar atitude mental 
digna, desde cedo.

Ao despertar pela manhã, o dirigente, os 
assessores  da  orientação,  os  médiuns 
incorporadores,  os  companheiros  da 
sustentação  ou  mesmo aqueles  que  serão 
visitas ocasionais no grupo,  devem elevar 
o  nível  do pensamento,  seja  orando  ou 
acolhendo ideias de natureza superior.

Intenções  e  palavras  puras,  atitudes  e 
ações limpas.

Evitar  deliberadamente  rusgas  e 
discussões,  sustentando  paciência  e 
serenidade,  acima  de  quaisquer 
transtornos que sobrevenham durante o dia.

Trata-se  de  preparação  adequada  a 
assunto  grave:  a  assistência  a 
desencarnados  menos  felizes,  com  a 
supervisão de instrutores da Vida Espiritual.

Imaginem-se  os  companheiros  no  lugar 

167



dos  Espíritos  necessitados  de  socorro  e 
compreenderão  a  responsabilidade  que 
assumem.

Cada componente do conjunto é peça 
importante  no  mecanismo  do  serviço. 
Todo o grupo é instrumentação. (128)

2º)  Capítulo “2 – PREPARO PARA REUNIÃO: 
ALIMENTAÇÃO”

A alimentação, durante as horas que 
precedem  o  serviço  de  intercâmbio 
espiritual, será leve.

Nada  de  empanturrar-se  o  companheiro 
com viandas desnecessárias.

Estômago cheio, cérebro inábil.

A  digestão  laboriosa  consome  grande 
parcela de energia, impedindo a função mais 
clara  e  mais  ampla  do  pensamento,  que 
exige  segurança  e  leveza  para  exprimir-se 
nas atividades da desobsessão.

Aconselháveis os pratos ligeiros e as 
quantidades  mínimas, crendo-nos 
dispensados de qualquer anotação em torno 
da impropriedade do álcool,  acrescendo 
observar que os amigos ainda necessitados 
do  uso do fumo e da carne, do café e 
dos  temperos  excitantes,  estão 
convidados  a  lhes  reduzirem  o  uso, 
durante o dia determinado para a reunião, 
quando  não  lhes  seja  possível  a 
abstenção total, compreendendo-se que a 

168



posição ideal será sempre a do participante 
dos  trabalhos  que  transpõe  a  porta  do 
templo sem quaisquer problemas alusivos à 
digestão. (129)

3º) Capítulo “3 – PREPARO PARA A REUNIÃO: 
REPOUSO FÍSICO E MENTAL”

Após o trabalho, seja ele profissional ou 
doméstico, braçal ou mental, faça o seareiro 
da  desobsessão  o  horário  possível  de 
refazimento do corpo e da alma.

Repouso externo e interno.

Relaxe, com ideações edificantes.

Abstenção de pensamentos impróprios.

Aspirações para cima.

Distância de preocupações inferiores.

Preparação  íntima,  podendo  incluir 
leitura moralizadora e salutar.

Formação  de  ambiente  particular 
respeitável,  de  cujos  agentes  espirituais, 
enobrecidos  e  puros,  se  valham  os 
instrutores para a composição dos recursos 
de alívio e esclarecimento aos irmãos que, 
desenfaixados da veste física, ainda sofrem.

Os  responsáveis  pelas  tarefas  da 
desobsessão  devem  compreender  que  as 
comunicações  reclamam espontaneidade  e 
que  o  preparo  a  que  nos  referimos  é  de 
ordem geral,  sem a  fixação da  mente  em 
exigências  ou  gratificações  de  sentimento 

169



pessoal. (130)

4º) Capítulo “4 – PREPARO PARA A REUNIÃO: 
PRECE E MEDITAÇÃO”

Pelo menos durante alguns minutos, 
horas antes dos trabalhos, seja qual for a 
posição que ocupe no conjunto, dedique-se 
o companheiro de serviço à prece e à 
meditação em seu próprio lar.

Ligue as tomadas do pensamento para o 
Alto.

Retire-se,  em  espírito,  das 
vulgaridades  do  terra-a-terra, e  ore, 
buscando a inspiração da Vida Maior.

Reflita que, em breve tempo, estará em 
contacto,  embora  ligeiro,  com  os  irmãos 
domiciliados no Mundo Espiritual, para onde 
irá igualmente, um dia, e antecipe o cultivo 
da  simpatia  e  do  respeito,  da  compaixão 
produtiva e da bondade operosa para com 
todos aqueles que perderam o corpo físico 
sem a desejada maturação espiritual.

Dessa forma, estará caminhando para a 
colaboração  digna  com  os  benfeitores 
desencarnados  que  são  os  legítimos 
ministradores do bem. (131)

São  recomendações  que  devem  merecer 

atenção  especial  de  todos  os  participantes  da 

reunião.

170



Da  parte  “Instruções  particulares  dadas  aos 

grupos  em  resposta  a  algumas  das  questões 

propostas”  constante  de  Viagem  Espírita  em 

1862, destacaremos o seguinte trecho:

Frequentes vezes me tem sido indagado 
se é útil começar as sessões com preces 
e  atos  exteriores  de  culto  religioso.  A 
resposta não é apenas minha, mas também 
dos Espíritos que trataram desse assunto.

É,  sem  dúvida,  não  apenas  útil, 
porém  necessário  rogar,  através  de 
uma  invocação  especial,  por  uma 
espécie de prece, o concurso dos bons 
Espíritos. Essa  prática  predispõe  ao 
recolhimento,  condição  especial  a  toda 
reunião séria. O mesmo não se dá quanto 
às práticas exteriores de culto, através das 
quais certos grupos creem dever abrir suas 
sessões  e  que  têm  mais  de  um 
inconveniente, apesar da boa intenção com 
que são sugeridas.

Tudo  nas  reuniões  espíritas  deve  se 
passar  religiosamente,  isto  é,  com 
gravidade, respeito e recolhimento. […]. (132)

Embora  essas  recomendações  tenham  sido 

dadas  para  as  reuniões  de  uma  forma  geral, 

acreditamos  que  devam  ser  aplicadas  com  maior 

171



intensidade  àquelas  destinadas  a  manifestação  de 

Espíritos. Incluindo, é claro, as de desobsessão.

Retornando, à Desobsessão, completamos:

5º) Capítulo “12 – CONVERSAÇÃO ANTERIOR 
À REUNIÃO”

Há sempre margem a conversações 
no  recinto  para  os  que  chegam  mais 
cedo,  cabendo  aos  seareiros  do  conjunto 
evitar a dispersão de forças em visitas, 
mesmo  rápidas,  mas  impróprias,  a 
locais  vizinhos,  sejam  casas 
particulares ou restaurantes públicos.

Compreensível  rogar  aos  colaboradores 
da  tarefa  a  total  abstenção  de  temas 
contrários à dignidade do trabalho que 
vão desempenhar.

Evitem-se os anedotários jocosos, as 
considerações  injuriosas  a  quem quer  que 
seja.

Esqueçam-se  críticas,  comentários 
escandalosos,  queixas,  azedumes, 
apontamentos irônicos.

Toda referência verbal é fator de indução.

Se somos impelidos a conversar, durante 
os  momentos  que  precedem  a  atividade 
assistencial,  seja  a  nossa palestra  algo de 
bom e edificante que auxilie e pacifique o 
clima  do  recinto,  ao  invés  de  conturbá-lo. 

172



(133)

6º)  capítulo  “58  –  CONVERSAÇÃO 
POSTERIOR À REUNIÃO”

Claro que, terminada a reunião, se sintam 
os  integrantes  da  equipe  inclinados  a 
entrelaçar  pensamentos  e  palavras  na 
conversação  construtiva,  porquanto,  se  a 
alegria  da  obrigação  cumprida  não  lhes 
marca o íntimo, algo existe na equipe a ser 
necessariamente retificado.

Euforia de confraternização, reconforto do 
dever nobremente atendido.

Não raro, surge a oportunidade da prosa 
afetiva em torno de um café ou enquanto se 
espera condução.

Falemos,  cultivando  bondade  e 
otimismo.

Importante  que  a  palestra  não 
descambe  para  qualquer  expressão 
negativa.

Se  um  dos  desencarnados  sofredores 
emitiu  conceitos  menos  felizes,  ou  se  um 
dos  médiuns  em  ação  não  conseguiu 
desincumbir-se  corretamente  das 
atribuições  que  lhe  foram  conferidas  em 
serviço,  evitem-se  com  empenho 
reprovações,  críticas,  motejos, 
sarcasmos.

Compreendamos que uma equipe para a 
desobsessão se desenvolve e se aperfeiçoa 

173



com serviço e tempo, como qualquer outra 
empresa  produtiva,  e  algum  comentário 
desairoso,  destacando  deficiências  e 
males,  constitui  prejuízo  na  obra  do 
progresso  e  na  consolidação  do  bem. 
(134)

Que também prestemos bem atenção a essas 

ponderações  em  relação  à  conversações,  pois, 

segundo  entendemos,  elas  são  pertinentes  e  não 

fogem à lógica e ao bom senso.

174



7. Afinal, pode-se ou não evocar os mortos?

Conversando com o amigo Ari Campos Vilela, 

da cidade de Santo Antônio do Amparo (MG), sobre 

essas  reuniões,  ele  nos  lembrou  da  importância 

dessa questão. Por essa razão, ela será abordada em 

capítulo  à  parte,  pois  o  que  havíamos  falado 

anteriormente acabou ficando um tanto “perdido” no 

conjunto dessa pesquisa.

A frase “o telefone toca de lá para cá”, dita 

por Chico Xavier, causa uma certa confusão entre os 

espíritas, pois a tomam ao “pé da letra” e defendem 

que não se deve evocar os Espíritos em nenhuma 

circunstância.

Vejamos,  por  oportuno,  o  seguinte  trecho do 

depoimento  da  Sra.  Daisy  Andrade Pastor  Almeida 

(1911-1997), inserido na obra  Luz Bendita (1977), 

de autoria de Rubens Silvio Germinhasi (1937-2024):

As  lições  chegam,  na  conversa  amiga, 
como  mensagens  diretas  a  quantos 

175



necessitam delas. Outras vezes, em visita ao 
querido amigo em Uberaba,  encontrei-me 
com  grande  número  de  pais  aflitos, 
desesperados,  em  busca  de  notícias 
dos filhos queridos, que deixaram a vida, 
quase  todos  ainda  jovens.  Observe-se  que 
nem  todos  são  espíritas.  Há  casos  de 
pessoas sem crença que foram levadas por 
amigos e por misericórdia de Deus, recebem 
suas  mensagens  e  saem  banhadas  de 
pranto, consoladas, impressionadas mesmo 
com a autenticidade dos nomes, dos fatos 
relatados pelos comunicantes. É a prova da 
sobrevivência  do  espírito  e  de  sua 
comunicação com os encarnados.

Numa  dessas  ocasiões,  um  senhor 
perguntou ao Chico: “Porque ainda não 
recebi  notícias de minha filha? Já vim 
aqui várias vezes e ainda não tive essa 
felicidade…”  O  Chico,  amável  como 
sempre,  respondeu:  “Não  depende  de 
mim, meu irmão;  o telefone toca de lá 
para cá e não daqui para lá.” O senhor 
agradeceu  a  resposta  e  pensativo  saiu 
esperando nova oportunidade. (135)

Fica  bem  claro  que,  ao  usar  a  frase,  Chico 

Xavier queria apenas dizer, aos que o procuravam, 

que o “receber mensagens” não dependia dele, mas 

era  uma  função  dos  Espíritos  envolvidos  na 

176



programação das designadas “cartas consoladoras”. 

Vê-se,  portanto,  que,  equivocadamente,  não  a 

interpretam dentro do contexto em que ela fora dita.

Na questão 15 do item 100 do capítulo “VI – 

Manifestações visuais” de O Livro dos Médiuns, Allan 

Kardec fica claro que o pensamento é “uma espécie 

de evocação” capaz de “atrair a presença do Espírito 

em que se pensa” (136).

Mas, é importante esclarecer que as evocações 

que  aqui  trataremos  são  somente  aquelas 

relacionadas com os casos específicos de obsessão.

Acreditamos ser oportuno iniciar apresentando 

algumas  explicações  de  O  Céu  e  o  Inferno, 

constantes  do  capítulo  “XI  –  É  proibido  evocar  os 

mortos?”:

a) Item 10

Dizem que a evocação é uma falta de 
respeito pelos  mortos,  cujas  cinzas  não 
devem ser perturbadas. Mas quem é que diz 
isso?  São os  antagonistas  de dois  campos 
opostos,  que  se  dão  as  mãos,  isto  é,  os 
incrédulos, que não creem nas almas, e os 
crentes,  que  pretendem  que  só  os 

177



demônios, e não as almas, é que podem vir.

Quando  a  evocação  é  feita 
religiosamente  e  com  recolhimento; 
quando os Espíritos são chamados, não 
por  curiosidade,  mas  por  um 
sentimento de afeição e simpatia, com 
desejo  sincero  de  instrução  e 
progresso, não vemos nada que denote 
falta  de  respeito em  apelar-se  para  as 
pessoas  mortas,  como  se  fazia  quando 
estavam  entre  nós.  Há,  porém,  outra 
resposta categórica a essa objeção: é que os 
Espíritos  se  apresentam espontaneamente, 
sem constrangimento, muitas vezes mesmo 
sem que sejam chamados. Eles também dão 
testemunho  da  satisfação  que 
experimentam  por  comunicar-se  com  os 
homens,  e  se  queixam  às  vezes  do 
esquecimento a que são relegados.  Se os 
Espíritos  se  perturbassem  ou  se 
agastassem com os nossos chamados, 
certamente o diriam ou não atenderiam 
ao chamado. Já que são livres, quando se 
manifestam, é porque isso lhes convém. (137)

b) Item 15

Repelir  as  comunicações  de  além-
túmulo é rejeitar o meio mais poderoso 
de  instruir-se,  seja  pela  iniciação  nos 
conhecimentos da vida futura, seja pelos 
exemplos  que  tais  comunicações  nos 
fornecem.  A  experiência  nos  ensina, 

178



além disso, o bem que podemos fazer, 
desviando  do  mal  os  Espíritos 
imperfeitos, ajudando os que sofrem a se 
desprenderem  da  matéria  e  a  se 
aperfeiçoarem.  Interdizer  as 
comunicações  é,  portanto,  privar  as 
almas  sofredoras  da  assistência  que 
lhes podemos e devemos dispensar. As 
seguintes palavras de um Espírito resumem 
admiravelmente  as  consequências  da 
evocação,  quando  praticada  com  fim 
caritativo:

“Todo  Espírito  sofredor  e  angustiado 
vos  contará  a  causa  da  sua  queda,  os 
arrastamentos  a  que  sucumbiu;  falará 
sobre  as  suas  esperanças,  combates, 
terrores,  remorsos,  dores  e  desesperos; 
mostrará Deus justamente irritado a punir 
o culpado com toda a severidade da sua 
justiça.  Ao ouvi-lo, sereis movidos de 
compaixão  por  ele  e  de  temor  por 
vós mesmos. E se o seguirdes nos seus 
queixumes, vereis então que Deus jamais 
o  perde  de  vista,  esperando  o  pecador 
arrependido e estendendo-lhe os braços 
logo que procure regenerar-se. Vereis os 
progressos  do  culpado,  para  os  quais 
tereis  a  felicidade  e  a  glória  de 
contribuir,  com  a  solicitude  e  o 
carinho do  cirurgião  acompanhando 
a cicatrização da ferida que ele cuida 
diariamente.” (Bordeaux, 1861.) (138)

179



A questão de considerar a evocação “uma falta 

de  respeito”  tem mais  a  ver  com  pensamento  da 

teologia dogmática das religiões cristãs tradicionais, 

porém, chega ao Espiritismo via atavismo de alguns 

confrades convertidos que vieram desse meio.

Sim,  de  fato,  as  comunicações  que  ocorrem 

nas reuniões de desobsessão são uma inestimável 

fonte  de  conhecimento  da  vida  futura,  além disso 

nos dá a oportunidade de sermos úteis aos Espíritos 

equivocados. Inclusive, vários deles voltam para nos 

agradecer  pela  ajuda,  fato  esse  que  aquece  o 

coração de todos os participantes da reunião.

Sabemos ser essa uma questão controvertida 

no  movimento  espírita,  pois  há  confrades  que  ao 

invés  das  orientações  emanadas  dos  Espíritos 

superiores que participaram da Codificação Espírita 

bem com as do Mestre de Lyon preferem seguir as 

ditadas por Emmanuel e André Luiz:

a)  Emmanuel:  “Não  somos  dos  que 

aconselham a evocação direta e pessoal,  em caso 

algum.” (139);

Entendemos que esse “em caso algum” é algo 

180



próximo ao radicalismo que não nos convém. Veja, 

caro  leitor,  como  Emmanuel  fez  referência  ao 

Codificador:

Podereis objetar que Allan Kardec se 
interessou  pela  evocação  direta, 
procedendo  a  realizações  dessa  natureza, 
mas precisamos ponderar, no seu esforço, a 
tarefa  excepcional  do Codificador,  aliada à 
necessidade de méritos ainda distantes da 
esfera de atividade dos aprendizes comuns. 
(140)

Segundo entendemos Emmanuel disse, na lata, 

que a evocação direta se justificou no período em 

que Allan Kardec desenvolvia a Codificação, hoje não 

mais.  É  oportuno  trazer  estes  dois  pontos  para 

contra-argumentá-lo:

1º)  O  próprio  Allan  Kardec  disse  que  “em 

nenhuma  parte  o ensino  espírita  foi  dado  de 

maneira  completa”,  pois  “a  revelação  é  feita 

parcialmente”  (141)  e  “desta  maneira  que  ela 

prosseguira ainda neste momento, porque tudo não 

está  revelado”  (142),  acrescentamos  como 

conclusão  “Com a  ajuda  do  que  já  descobriu,  ele 

181



abre  àqueles  que  virão  depois  de  nós  o 

caminho das investigações numa ordem especial 

de ideias” (143). Assim, fica claro a possibilidade do 

desenvolvimento  de  pontos  que  não  foram 

abordados com profundidade, já que “o seu ensino é 

graduado” (144).

2º)  Por  não  excluir  a  recomendação  de  se 

evocar os Espíritos obsessores; assim o que ele disse 

“bate de frente” com que o Codificador falou sobre 

esses casos.

b)  André Luiz: “Abolir a prática da invocação 

nominal  dessa ou daquela entidade,  em razão dos 

inconvenientes  e  da  desnecessidade  de  tal 

procedimento em nossos dias”. (145)

Embora Emmanuel e André Luiz mereçam todo 

o  nosso respeito,  se  quem os  seguem,  refletissem 

com acuidade mudariam de atitude diante do que o 

próprio  médium  disse  a  respeito  de  seu  mentor. 

Recorreremos à obra  No Mundo de Chico Xavier, 

para ver a seguinte resposta que Chico Xavier deu 

ao professor Dr. Elias Barbosa (1934-2011) que lhe 

perguntara:  “Emmanuel  já  vez  para  você  alguma 

182



referência especial sobre Allan Kardec?”:

Lembro-me  de  que  num  dos  primeiros 
contatos  comigo,  ele  me  preveniu  que 
pretendia trabalhar ao meu lado, por tempo 
longo, mas que eu deveria, acima de tudo, 
procurar  os  ensinamentos  de  Jesus  e  as 
lições de Allan Kardec e disse mais que,  se 
um  dia,  ele,  Emmanuel,  algo  me 
aconselhasse  que  não  estivesse  de 
acordo  com  as  palavras  de  Jesus  e 
Kardec, que eu devia permanecer com 
Jesus e Kardec, procurando esquecê-lo. 
(146)

Em nossa opinião,  nesse ponto em particular 

Emmanuel está certíssimo, devemos mesmo seguir 

Allan Kardec, até que seja sobejamente comprovado 

que algo que ele disse, diante de novas informações, 

não se aplica mais.

Em O Livro dos Médiuns,  Parte Segunda, no 

Capítulo “XXV – Das evocações”, itens 269 a 272, há 

diversas  e  importantes recomendações  para  quem 

leva a sério a questão das evocações. Destacaremos 

as seguintes:

183



269.  Os Espíritos  podem comunicar-
se  espontaneamente,  ou  atender  ao 
nosso apelo,  isto é, comparecer por meio 
de  evocação.  Pensam algumas  pessoas 
que  não  devemos  evocar  nenhum 
Espírito, sendo preferível que se espere 
por  aquele  que  queira  comunicar-se. 
Segundo  alegam,  quando  chamamos 
determinado  Espírito  não  podemos  ter 
certeza  de  que  seja  ele  mesmo  quem  se 
apresenta,  ao  passo  que  aquele  que  vem 
espontaneamente,  por  iniciativa  própria, 
comprova  melhor  a  sua  identidade, 
porquanto, assim agindo, manifesta o desejo 
que tem de conversar conosco.

Em  nossa  opinião,  isso  é  um  erro. 
Primeiramente, porque estamos rodeados de 
Espíritos, quase sempre de condição inferior, 
que  não  desejam  outra  coisa  senão 
comunicar-se.  Em  segundo  lugar,  e  ainda 
por  essa  mesma  razão,  não  chamar 
nenhum deles em particular é abrir as 
portas a todos os que queiram entrar. 
Numa  assembleia,  não  dar  a  palavra  a 
pessoa  alguma é  deixá-la  livre  a  qualquer 
um,  e  sabe-se  o  que  daí  pode  resultar.  A 
chamada  direta  de  determinado 
Espírito  constitui  um laço  entre  ele  e 
nós;  chamando-o  pelo  nosso  desejo, 
impomos assim uma espécie de barreira aos 
intrusos.  Sem um apelo  direto,  muitas 
vezes  um  Espírito  não  terá  motivo 
algum  para  vir  confabular  conosco,  a 

184



menos que seja o nosso Espírito familiar.

Cada uma dessas duas maneiras de 
agir tem suas vantagens e só haveria 
desvantagem  se  uma  delas  fosse 
excluída  de  modo  absoluto.  As 
comunicações  espontâneas  não 
apresentam  qualquer  inconveniente, 
desde  que  se  tenha  domínio  sobre  os 
Espíritos  e  não  se  permita  que  os  maus 
tomem a dianteira. Então, é quase sempre 
vantajoso aguardar a boa vontade dos 
que se disponham a comunicar-se, pois 
o  pensamento  deles  não  sofre  nenhum 
constrangimento e dessa maneira se podem 
obter  coisas  admiráveis.  Entretanto,  pode 
acontecer que o Espírito por quem se chama 
não  esteja  disposto  a  falar,  ou  não  seja 
capaz  de  fazê-lo  no  sentido  desejado.  O 
exame escrupuloso, que temos aconselhado 
é,  aliás,  uma  garantia  contra  as 
comunicações  más.  Nas  reuniões 
regulares, principalmente naquelas em que 
se faz um trabalho continuado,  há sempre 
Espíritos  habituais,  que  ali  comparecem 
sem  que  sejam  chamados,  por  estarem 
prevenidos  em  virtude  da  própria 
regularidade das sessões.  Tomam, então, 
frequentemente  a  palavra,  de  modo 
espontâneo, para tratar de um assunto 
qualquer,  desenvolver  uma proposição 
ou prescrever o que se deva fazer, caso 
em que são facilmente reconhecíveis, quer 
pela  forma  da  linguagem,  que  é  sempre 

185



idêntica, quer pela escrita, quer por certos 
hábitos que lhes são peculiares. (147)

Aqui  se  tem  uma  visão  geral  sobre  as 

evocações,  em  que  se  percebe  claramente  que  o 

Codificador  inicia  esclarecendo  que  os  Espíritos 

podem,  indistintamente,  manifestarem-se  de  modo 

espontâneo  ou  comparecerem  por  meio  da 

evocação.  Acrescentando,  entretanto,  que  “Cada 

uma  dessas  duas  maneiras  de  agir  tem  suas 

vantagens e só haveria desvantagem se uma delas 

fosse excluída de modo absoluto”.

Mas,  se não estivermos enganados,  ele dava 

preferência ao método de evocação direta, levando-

se em conta este trecho “não chamar nenhum deles 

em  particular  é  abrir  as  portas  a  todos  os  que 

queiram entrar.”

270.  Quando  desejamos  entrar  em 
comunicação com determinado Espírito, 
é  de  absoluta  necessidade  que  o 
evoquemos (item 203). Se ele pode vir, a 
resposta é geralmente  sim, ou: Estou aqui, 
ou  ainda:  Que quereis  de  mim? Às  vezes, 
entra diretamente no assunto, respondendo 
com  antecedência  às  perguntas  que  lhe 

186



queiramos fazer. (148) (itálico do original)

Se  queremos  entrar  em  contato  com  um 

Espírito  em  particular,  como  geralmente  acontece 

nos  casos  de  obsessão,  deve-se  evocá-lo  sem 

nenhum problema.

Aliás,  acreditamos  que  nas  reuniões  de 

desobsessão  muitas  vezes  será  até  mesmo 

necessário  evocar  diretamente  o(s)  Espírito(s) 

envolvido(s)  na  trama,  objetivando  libertá-lo(s)  de 

sua fixação mental e com isso proporcionar paz a ele 

e à sua “vítima”.

No início do item 271, Allan Kardec disse algo 

interessante: 

Muitas  vezes  é  surpreendente  a 
rapidez  com que um Espírito  evocado 
se apresenta,  mesmo da primeira  vez.  É 
como se já estivesse prevenido de que 
seria  evocado e,  de  fato,  é  isso  mesmo 
que acontece, quando aquele que o evoca já 
tinha  previamente  a  intenção  de  fazê-lo. 
[…]. (149)

Diante dessa informação, perguntamos: qual o 

187



problema  que  poderia  surgir  ao  se  evocar  um 

Espírito?

Continuando, em O Livro dos Médiuns, Parte 

Segunda,  capítulo  “XXV  –  Das  evocações”,  tópico 

“Espíritos  que  se  podem  evocar”,  entre  outras 

coisas, o Codificador disse o seguinte:

278.  Uma  questão  importante  se 
apresenta  aqui,  a  de  saber  se  há  ou 
não inconveniente em evocar Espíritos 
maus. Isto depende do fim que se tenha em 
vista e da ascendência que se possa exercer 
sobre eles. Não há inconveniente quando 
são  chamados  com  um  fim  sério, 
instrutivo e tendo em vista melhorá-los. 
Ao  contrário,  o  inconveniente  é  muito 
grande quando se faz a evocação por 
simples  curiosidade  ou  por 
divertimento, ou, ainda, quando quem 
os chama se põe na dependência deles, 
pedindo-lhes um serviço qualquer.  […]. 
(150)

Ora, nas reuniões de desobsessão há um fim 

sério, que é o de ajudar aos dois envolvidos – vítima 

e algoz –, portanto, não vemos motivo algum para 

não  se  evocar  o(s)  desencarnado(s)  relacionado(s) 

188



com o drama.

No  início  do  item  subsequente  (279),  se  vê 

este  importante  alerta  do  Codificador,  que  jamais 

deveríamos  desprezar:  “Ninguém  exerce 

ascendência sobre os Espíritos inferiores, a não ser 

pela superioridade moral.” (151) (grifo do original)

Em  A Gênese,  no capítulo  XIV –  Os Fluidos, 

tópico  “Obsessões  e  possessões”,  item  46,  Allan 

Kardec esclarece-nos:

46.  Assim  como  as  moléstias  resultam 
das imperfeições físicas que tornam o corpo 
acessível  às  influências  perniciosas 
exteriores,  a  obsessão  decorre  sempre 
de  uma  imperfeição  moral,  que  dá 
ascendência a um Espírito mau.  A uma 
causa física opõe-se uma força física; a uma 
causa  moral  é  preciso  que  se 
contraponha  uma  força  moral.  Para 
preservar  o  corpo  das  enfermidades,  é 
preciso  fortificá-lo;  para  garantir  a  alma 
contra a obsessão, tem-se que fortalecê-la. 
Daí, para o obsidiado, a necessidade de 
trabalhar pela sua própria melhoria,  o 
que na maioria das vezes é suficiente para 
livrá-lo  do  obsessor,  sem  o  socorro  de 
pessoas estranhas.  Este socorro se torna 
necessário  quando  a  obsessão 

189



degenera  em  subjugação  e  em 
possessão,  porque  neste  caso  o 
paciente não raro perde a vontade e o 
livre-arbítrio.

Quase  sempre  a  obsessão  exprime 
vingança  tomada  por  um  Espírito  e  sua 
origem frequentemente  se  encontra  nas 
relações que o obsidiado manteve com 
o obsessor, em precedente existência.

Nos  casos  de  obsessão  grave,  o 
obsidiado  fica  como  que  envolto  e 
impregnado  de  um  fluido  pernicioso,  que 
neutraliza a ação dos fluidos salutares e os 
repele.  É  daquele  fluido  que  é  preciso 
desembaraçá-lo.  Ora,  um  fluido  mau  não 
pode  ser  eliminado  por  outro  igualmente 
mau.  Por  meio  de  ação  idêntica  à  do 
médium curador, nos casos de enfermidade, 
há que se expulsar o fluido mau com o 
auxílio de um fluido melhor.

Nem  sempre,  porém,  basta  esta  ação 
mecânica; cumpre, sobretudo, atuar sobre o 
ser inteligente,  ao qual é preciso que se 
tenha o direito de falar com autoridade, 
que,  entretanto,  não  a  possui  quem  não 
tenha  superioridade  moral.  Quanto  maior 
esta for, tanto maior também será aquela.

Mas ainda não é tudo: para assegurar a 
libertação,  é  preciso  que  o  Espírito 
perverso  seja  levado  a  renunciar  aos 
seus maus desígnios; que nele desponte o 
arrependimento,  assim  como  o  desejo  do 

190



bem, por meio de instruções habilmente 
ministradas,  em  evocações 
particularmente feitas com vistas à sua 
educação moral. Pode-se então ter a grata 
satisfação  de  libertar  um  encarnado  e  de 
converter um Espírito imperfeito. (152) (itálico 
do original)

A  nosso  sentir,  Allan  Kardec  ao  dizer 

“evocações particularmente feitas com vistas à sua 

educação  moral”  nos  remete  à  ideia  de  que  um 

Espírito perverso, que atenda à evocação, somente 

pode ser  convencido  a  renunciar  a  seu projeto  de 

vingança,  contra  aquele  que  exerce  sua  ação 

nefasta, pelo incentivo que lhe damos para focar na 

sua  elevação  moral.  Portanto,  não  se  poderá 

protestar  ignorância  dessa  missão  que,  como 

espíritas, cabe-nos fazer, conforme já dito.

Se ao atuar sobre um ser inteligente “é preciso 

que se tenha o direito de falar com autoridade”, fica 

nítido que essa é a forma adequada para não nos 

aventurarmos  a  dialogar  com  os  obsessores  sem 

possuir “autoridade”.

Além disso, nos remete à necessidade de sua 

evocação direta, para que ele tenha a oportunidade 

191



de expressar seus sentimentos e aí podermos agir a 

seu favor.

Diante  dessas  orientações  de  Allan  Kardec, 

entendemos que ele, além de referendar as reuniões 

mediúnicas  específicas  para  a  orientação  ou 

esclarecimento de Espíritos, abre espaço para evocá-

los, como um procedimento absolutamente natural.

Ainda em A Gênese, um pouco mais à frente, 

no capítulo “XV – Os milagres do Evangelho”, tópico 

“Possessos”, no item 33, Allan Kardec, ao tratar dos 

possessos, argumenta:

[…] Porém, existem outros casos em que 
não  há  dúvidas  quanto  à  ação  dos  maus 
espíritos;  eles  têm  uma  analogia  tão 
marcante  com  aqueles  de  que  somos 
testemunhas,  que  neles  se  reconhecem 
todos  os  sintomas  desse  gênero  de 
afecções.  Em  tal  caso,  a  prova  da 
participação  de  uma  inteligência  oculta 
ressalta  de  um  fato  material:  são  as 
inúmeras  curas  radicais  obtidas  em 
alguns centros espiritas, apenas com a 
evocação e a moralização dos espíritos 
obsessores, sem  magnetização  nem 
medicamentos  e,  muitas  vezes,  na 
ausência  do  paciente  e  à  grande 

192



distância dele. […]. (153)

Comprova-se, portanto, que, nos primórdios do 

Espiritismo, as reuniões de desobsessão faziam parte 

das  práticas  mediúnicas  dos  centros  espíritas 

daquela época e que a evocação dos Espíritos era 

procedimento comum.

Há  mais  um  outro  momento  em  que  o 

Codificador,  recomenda  a  evocação  do  Espírito 

obsessor, a fim de instruí-lo e com essa postura, o 

encarnado se libertaria de sua influência.

Vejamos isso na  Revista Espírita 1866, mês 

de fevereiro, no artigo “Cura das obsessões”:

O Espiritismo nos  mostra  na obsessão 
uma  das  causas  perturbadoras  do 
organismo, e nos dá, ao mesmo tempo, os 
meios de remediá-la:  aí está um de seus 
benefícios. Mas como essa causa pode ser 
reconhecida se não for pelas evocações? As 
evocações, são, pois, boas para alguma 
coisa, o que quer que digam delas seus 
detratores.

[…].

[…] O conhecimento que temos agora do 

193



mundo invisível  no-lo  mostra  povoado dos 
mesmos  seres  que  viveram sobre  a  Terra, 
uns  bons,  os  outros  maus.  Entre  estes 
últimos,  há os que se comprazem ainda 
no  mal,  em  consequência de  sua 
inferioridade  moral  e  que  não  se 
despojaram  ainda  de  seus  instintos 
perversos;  estão  em  nosso  meio  como 
quando vivos, com a única diferença de que 
em  lugar  de  terem  um  corpo  material 
visível, têm um corpo fluídico invisível; mas 
não  são,  por  isto,  menos  os  mesmos 
homens,  no  sentido  moral  pouco 
desenvolvido,  procurando  sempre  as 
ocasiões de fazer o mal, se obstinando 
sobre aqueles que lhes dão presa e que 
acabam  submetendo-se  à  sua 
influência; obsessores encarnados que 
eram,  são  obsessores  desencarnados, 
tanto  mais  perigosos  porque  agem  sem 
serem vistos. Afastá-los pela força não é 
coisa fácil, tendo em vista que não se pode 
prendê-los  pelo  corpo;  o  único  meio  de 
dominá-los é o ascendente moral com a 
ajuda  do  qual,  pelo  raciocínio  e  os 
sábios conselhos, chega-se a torná-los 
melhores, por isto são mais acessíveis 
no estado de Espírito do que no estado 
corpóreo.  Desde  o  instante  em  que  são 
conduzidos  a  renunciarem voluntariamente 
a  atormentar,  o  mal  desaparece,  se  esse 
mal  é  o  fato  de  uma  obsessão;  ora, 
compreende-se que não são nem as duchas 
(154),  nem  os  remédios  administrados  ao 

194



doente  que  podem  agir  sobre  o  Espírito 
obsessor.  Eis  todo  o  segredo  dessas 
curas, para as quais não há nem palavras 
sacramentais,  nem  fórmulas  cabalísticas; 
conversa-se  com  o  Espírito 
desencarnado, se o moraliza, educa-o, 
como  teria  sido  feito  quando  de  sua 
vida. (155)

Negar que o Mestre de Lyon não recomendara 

as  evocações  para  os  casos  de  obsessão  é 

demonstrar que não se aprofundou no tema.  Quem 

diz isso, prova que apenas se baseia em “achismo”, 

não há como ser de outra forma.

Ademais, na elaboração da Codificação Espírita 

o  que  Allan  Kardec  mais  fez  nas  reuniões  da 

Sociedade  Espírita  de  Paris  foi  a  evocação  de 

Espíritos,  pois  era  consciente  de  que  somente 

dialogando  com  eles  é  que  poderia  conhecer  as 

particularidades  do  mundo  espiritual,  dos 

pormenores a respeito da mediunidade e dos vários 

outros princípios doutrinários.

Em  O  Livro  dos  Médiuns,  encontraremos 

menção  a  algumas  evocações  relacionadas  a 

Espíritos obsessores e perturbadores:

195



a) 2ª Parte, no capítulo “V – Manifestações 
físicas espontâneas”,  tópico “Arremesso de 
objetos”, item 94:

Vamos encontrar o registro da evocação e 
o  diálogo  com  Jeannet,  um  Espírito 
perturbador da Rua des Noyers (156).

b) 2ª Parte, no capítulo “XXIII – Obsessão”, 
item 250, lemos:

Um deles  exercia,  sobre  pessoa  do 
nosso  conhecimento,  uma  fascinação 
extraordinária.  Evocamo-lo  e,  depois  de 
algumas bravatas, vendo que não conseguia 
enganar-nos  quanto  à  sua  identidade, 
acabou por confessar que não era quem se 
dizia. (157)

c) 2ª Parte, capítulo “XXIII – Obsessão”, item 
252, temos:

[…]  Sobre  a  causa  não  havia  dúvida; 
quanto  ao  remédio,  era  mais  difícil.  O 
Espírito  que  se  manifestava  por 
semelhantes  atos  era  evidentemente 
malfazejo. Ao ser evocado, mostrou-se de 
grande  perversidade  e  inacessível  a 
qualquer sentimento bom. […]. (158)

Nos  fascículos  da  Revista  Espírita são 

encontrados vários relatos de evocação de Espíritos 

obsessores, dos quais destacamos este que se lê na 

196



Revista Espírita 1864, mês de fevereiro, no artigo 

“Cura  de  uma  obsessão”,  no  qual  Allan  Kardec 

registra  uma  correspondência  do  Sr.  Dombre, 

presidente da Sociedade Espírita de Marmande, cuja 

mentora espiritual era a Pequena Cárita.

Apesar de já o ter citado por duas vezes, será 

importante  retornarmos  a  ele  para  destacar  este 

trecho do parágrafo que a inicia:

“[…]  Seguindo o conselho de nossos 
guias  espirituais,  imediatamente  nos 
pusemos  à  obra.  […]  começaram  nossas 
reuniões com vistas a evocar o Espírito, 
moralizá-lo,  orar  pelo  obsessor  e  pela 
vítima […].” (159)

Merece  destaque  o  objetivo  da  reunião: 

“evocar  o  Espírito,  moralizá-lo”  como  fruto  de 

orientação  espiritual  e  ainda  assim  nos  aparecem 

confrades totalmente contrários à evocação.

Em  11  de  março  de  2023,  foi  publicado  no 

portal  Projeto  Allan  Kardec (160)  a  mensagem 

intitulada  “Solidariedade  entre  os  Espíritos  e  os 

homens”,  com  subtítulo  “Educação  dos  Espíritos”, 

197



ditada  em  09.07.1861,  pelo  Espírito  Mardochée, 

documento  faz  parte  do  acervo  do  Museu  AKOL, 

administrado pelo confrade Adair Ribeiro.

Como o seu teor tem tudo a ver com o nosso 

tema, resolvemos transcrevê-lo:

[Dados  do  documento]  Bordeaux,  Médium: 
senhor Rubio, Enviado pelo senhor Sabò, 9 
de julho de 1861

Solidariedade entre os Espíritos e os homens

Educação dos Espíritos

Quando atormentado por um Espírito 
sofredor,  você  deve  evocá-lo  com 
frequência,  orar  por  ele  e  procurar 
moralizá-lo.  Deve  inspirá-lo  com 
sentimentos de caridade pelos quais você se 
sinta animado.  Deve tentar esclarecer o 
espírito  dele  e  elevá-lo  acima  das 
ideias vulgares das  quais  ele  ainda está 
imbuído.  Deve  inspirá-lo  com  ideias 
bondosas.  Deve educá-lo, instruí-lo,  dar-
lhe  uma  parte  dos  conhecimentos 
adquiridos  em sua  atual  encarnação,  bem 
como nas passadas. É o dever de um bom 
irmão!  Deus  quer  que  cada  Espírito 
dotado de alguma inteligência busque 
espalhá-la  entre  seus  irmãos  menos 
favorecidos.  Agir  de  outra  forma  é 
característico dos egoístas,  e  Deus não os 

198



estima.  Portanto, faça bom uso do bem 
que a bondade de Deus lhe confiou em 
benefício  dos  seres  menos  felizes. Se 
você for rico, espalhe os seus benefícios ao 
seu redor, em favor dos infelizes, que são, 
infelizmente,  os  mais  numerosos.  Se  você 
for inteligente e bom, espalhe a inteligência 
e  a  bondade.  O  uso  que  fizer  das 
prodigalidades  ser-lhe-á  uma  fonte  de 
felicidade  ou  uma  fonte  de  sofrimento. 
Reflita  e  empenhe-se  para  colocar  em 
prática esta instrução.

Mardochée, guia do médium (161)

Observa-se  que  os  Espíritos  superiores  nos 

incentivam  a  evocação  daqueles  que  sofrem  ou 

estão  presos  às  ideias  terrenas,  visando instruí-los 

acerca da sua nova realidade e, acima de tudo, das 

leis divinas que regem o destino de todos nós.

199



8. E quanto aos guias poder-se-ia evocá-los 
para os consultar?

Das instruções de Erasto relativas ao caso da 

Senhorita  Julie,  publicadas  na  Revista  Espírita 

1864, mês janeiro, destacamos mais dois pontos: o 

primeiro  é  a  evocação  dos  Espíritos  superiores, 

pedindo auxílio nos casos de obsessão; e o segundo 

é a prece:

“[…] É preciso não só uma ação material 
e  moral,  mas  ainda  uma  ação  puramente 
espiritual.  Ao Espírito encarnado que se 
encontra,  como  Julie,  em  estado  de 
possessão,  é preciso um magnetizador 
experimentado  e  perfeitamente 
convicto da verdade Espírita; é preciso 
que  seja,  além  disso,  de  uma 
moralidade  irrepreensível  e  sem 
presunção.  Mas,  para  agir  sobre  o 
Espírito obsessor,  é necessária a ação 
não  menos  enérgica  de  um  bom 
Espírito  desencarnado.  Assim,  pois, 
dupla  ação:  ação  terrestre,  ação 
extraterrestre;  encarnado  sobre 
encarnado,  desencarnado  sobre 

200



desencarnado; eis a lei. […].

“Isso nos demonstra o que tereis de fazer 
doravante  nos  casos  de  possessão 
manifesta;  é indispensável chamar em 
vossa ajuda o concurso de um Espírito 
elevado, gozando, ao mesmo tempo, de 
um  poder  moral  e  fluídico,  […]  Além 
disso,  nosso  concurso  é  dado  a  todos 
aqueles que nos chamarem em sua ajuda, 
com pureza de coração e fé verdadeira.

“[…]  Quando  se  magnetizar  Julie,  será 
preciso  primeiro  proceder  pela  fervorosa 
evocação  do  cura  d’Ars  e  de  outros 
bons  Espíritos  que  se  comunicam 
habitualmente  entre  vós,  rogando-lhes 
agirem  contra  os  maus  Espíritos  que 
perseguem essa jovem, e  que fugirão 
diante de suas falanges luminosas. Não 
é preciso esquecer, no mais, que a prece 
coletiva  tem  um poder  muito  grande, 
quando é feita por certo número de pessoas 
agindo em acordo, com uma fé viva e um 
desejo ardente de aliviar.”

Erasto (Médium: Sr. d’Ambel) (162) (itálico 
do original)

Observamos que o Espírito Erasto está também 

dizendo  sobre  a importância  de  se  evocar  a 

assistência  dos  Espíritos  superiores  para  que,  nos 

casos  das  obsessões  em  que  simultaneamente 

201



ocorre a possessão, eles possam auxiliar no processo 

de  libertação  dos  envolvidos  nas  teias  de  um 

obsessor.

Alerta-nos,  ainda,  para  o  poder  da  prece,  a 

qual devemos fazer a favor dos Espíritos obsessores.

Em  Da  Alma  Humana,  o  autor  António  J. 

Freire, já citado, bem nos lembra:

[…] será num futuro não longínquo, um 
dos  capítulos  mais  interessantes  da 
neuropatologia  e  da  psiquiatria,  que 
necessariamente hão-de recorrer ao estudo 
do  Espiritismo  para  aí  colherem  os 
elementos  indispensáveis  para 
fundamentarem uma terapêutica causal de 
efeitos  seguros,  por  intermédio  da 
catequese  dos  Espíritos  obsessores e 
das correntes fluídicas inerentes às sessões 
espíritas,  quando  orientadas  num  elevado 
sentido moral e com pleno conhecimento da 
técnica espírita,  sem esquecer as preces 
fervorosas  em  benefício  do  Espírito 
obsessor,  que  muito  facilitam  a  sua 
regeneração. (163)

Por  experiência  nesse  tipo  de  trabalho, 

fazemos coro com os que recomendam a prece para 

202



o Espírito obsessor, porquanto, muitas vezes, nos foi 

possível ver o resultado positivo dessa prática.

Anteriormente, havíamos registrado um trecho 

da Revista Espírita 1864, mês de fevereiro, agora 

é preciso ressaltar mais um ponto desse conteúdo:

“[…]  Seguindo o conselho de nossos 
guias  espirituais, imediatamente  nos 
pusemos  à  obra.  […]  começaram  nossas 
reuniões com vistas a evocar o Espírito, 
moralizá-lo,  orar  pelo  obsessor  e  pela 
vítima […].” (164)

O  que  julgamos  merecer  destaque  é  a 

participação  dos  guias  com  orientações  oportunas 

sobre os casos de obsessão, seja por solicitação ou 

não, tanto faz, o importante é que possam vir nos 

mostrar o caminho para a resolução do problema.

O  que  poderíamos  dizer,  diante  de  nossa 

experiência  é  que  esse  não  é  um  procedimento 

comum, aliás  já  que nos  foi  possível  participar  de 

reuniões nas quais nunca se abriu oportunidade para 

o mentor espiritual do trabalho se manifestar.

Vamos  pegar  alguns  exemplos  na  Revista 

203



Espírita, que evidencia a participação deles com suas 

orientações:

1º)  Revista Espírita 1864, mês de junho, 
artigo:  “Relato completo da cura da jovem 
obsedada de Marmande”:

Evoquei-o  imediatamente.  O  Espírito  se 
apresentou de maneira violenta, injuriando-
nos,  rasgando  o  papel,  e  se  recusando  a 
responder a certas interpelações. Enquanto 
nos entretínhamos com esse Espírito, o Sr. 
B.,., médico, que tinha ido examinar a crise, 
chegou  junto  a  nós  e  nos  disse  com  um 
certo espanto: "É singular! a criança cessou, 
de  repente,  de  se  torcer;  está  agora 
estendida sem movimento em sua cama. – 
Isso  não  me  espanta,  disse-lhe,  porque  o 
Espírito  obsessor,  neste  momento,  está 
junto de nós." Convidei o Sr. B… a retornar 
para a doente, e continuamos a interpelar o 
Espírito  que,  no  momento  dado,  não 
respondeu mais.  O guia do médium nos 
informou que  ele  tinha ido  continuar  sua 
obra;  recomendou-nos  de  não  mais 
evocá-lo durante as crises,  no interesse 
da  criança,  porque,  retornando  junto  dela 
com  mais  raiva,  torturá-la-ia  de  maneira 
mais aguda. No mesmo instante, o médico 
reentrou e nos informou que a crise acabava 
de começar mais forte do que nunca. Eu lhe 
fiz ler o conselho que vinha de nos ser dado, 
e  permanecemos  todos  tocados  por  essas 
coincidências,  que  não  podiam  deixar 

204



nenhuma dúvida sobre a causa do mal.

A  partir  dessa  noite,  e  sob  a 
recomendação  dos  bons  Espíritos  que 
nos  assistem  em  nossos  trabalhos 
espíritas,  nos  reunimos cada noite,  até  a 
cura completa. (165)

2º)  Revista  Espírita  1864,  mês  de 
novembro,  artigo  “Um  criminoso 
arrependido  (continuação)”,  nota  de  Allan 
Kardec que inicia o caso:

O  médium tivera  a  intenção  de  evocar 
Latour desde o momento do suplício; tendo 
perguntado  ao  seu  guia  espiritual se 
poderia  fazê-lo,  respondeu-lhe  para 
esperar  o  momento  que  lhe  seria 
indicado.  Não foi  senão em 3 de outubro 
que dele recebeu a autorização, depois de 
ter  lido  o  artigo  da  Revista,  onde  dele  é 
falado. (166)

3º) Revista Espírita 1864, mês novembro, 
tópico “Conversas familiares de além-túmulo 
– Pierre Legay, dito Grand-Pierrot”:

(3ª entrevista, 19 de agosto de 1864.)

P.  (ao  guia espiritual  do  médium). 
Quereis  nos  dar  algumas instruções a 
respeito do Espírito Legay, e nos dizer se é 
tempo  de  fazê-lo  compreender  a  sua 
verdadeira  posição!  –  R.  Sim,  meus  filhos, 
ele perturbou-se desde vossas perguntas de 
ontem; ele não sabe o que é; tudo para ele é 

205



confuso quando quer procurar,  porque não 
reclama  ainda  a  proteção  de  seu  anjo 
guardião. (167)

4º) Revista Espírita 1865, mês de janeiro, 
artigo “Nova cura de uma jovem obsidiada 
de Marmande”:

A  esta  primeira  evocação,  este  Espírito 
prodigaliza as injúrias e mostra uma grande 
repugnância  em  responder  às  nossas 
interpelações. […] Essa primeira sessão teve 
lugar em 16 de setembro de 1864. Antes da 
evocação de Germaine,  nossos guias nos 
deram a instrução seguinte:

“Levai muito cuidado, muita observação e 
muito  zelo.  Tereis  negócio  com  o  Espírito 
mistificador que junta a astúcia, a habilidade 
hipócrita  a  um  caráter  muito  mau.  Não 
cesseis  de  estudar,  de  trabalhar  na 
moralização  desse  Espírito  e  de  orar 
para  esse  fim.  Recomendai  aos  pais 
evitar,  em  presença  da  criança,  a 
manifestação  de  qualquer  medo  por 
seu  estado;  eles  devem,  ao  contrário, 
ocupar-se  de  suas  ocupações  ordinárias,  e 
sobretudo  evitar,  a  seu  respeito,  a 
precipitação.  Que  lhes  digam  muito, 
sobretudo,  que  não  há  feiticeiros:  isto  é 
muito importante. O cérebro jovem e flexível 
recebe as impressões com muita facilidade, 
e,  com isso, seu moral poderia sofrer; que 
não se  a  deixe  conversar  com as  pessoas 

206



suscetíveis de lhe contar histórias absurdas, 
que  dão  às  crianças  ideias  falsas  e, 
frequentemente,  perniciosas.  Que  os 
próprios  pais  se  tranquilizem:  a  prece 
sincera é o único remédio que deve livrar a 
criança.

Nós vos dissemos, Espíritas, o Espírito 
de Germaine tem habilidade;  ele  arranjará 
sempre  crenças  ridículas,  ruídos  que 
circulam ao redor da jovem; procurará vos 
enganar.  Tirai  partido  deste  caso:  a 
obsessão  se  apresentará  sob  fases  novas. 
Tende-vos  por  advertidos;  pensai  que 
deveis  trabalhar  com perseverança,  e 
seguir  com  inteligência  os  menores 
detalhes  que  vos  colocarão  sobre  as 
marcas das manobras do Espírito.  Não 
vos confieis na calma. Se as crises são os 
efeitos  mais  evidentes  nas  obsessões,  são 
consequências  de  outro  modo  bem 
perigosas. Desconfiai-vos do idiotismo e da 
infantilidade  de  um  obsidiado  que,  como 
neste  caso,  não  sofre  fisicamente.  As 
obsessões são tanto mais perigosas quanto 
elas  sejam  mais  ocultas;  frequentemente 
são  puramente  morais.  Tal  desarrazoa,  tal 
outro perde a lembrança do que disse,  do 
que  fez.  No  entanto,  não  é  preciso  julgar 
muito  precipitadamente  e  tudo  atribuir  à 
obsessão.  Eu o repito, estudai, discerni, 
trabalhai  seriamente;  não  espereis 
tudo de nós; nós vos ajudaremos, uma 
vez  que trabalhamos juntos,  mas não 

207



repouseis  crendo  que  tudo  vos  será 
dispensado.” (168)

5º)  Revista  Espírita  1866,  mês  de 
fevereiro, artigo “Curas de obsessões”:

Escrevera-nos  de  Cazères,  em  7  de 
janeiro de 1866:

“Eis um segundo caso de obsessão, que 
empreendemos  e  levamos  a  bom  fim 
durante o mês de julho último. A obsidiada 
tinha a idade de vinte e dois anos; gozava 
de uma saúde perfeita; apesar disto, foi de 
repente vítima de acessos de loucura; seus 
pais  a  fizeram  cuidar  por  médicos,  mas 
inutilmente,  porque  o  mal,  em  lugar  de 
desaparecer,  tornava-se  cada  vez  mais 
intenso, ao ponto que, durante as crises, era 
impossível  contê-la.  Os  pais,  vendo  isto, 
segundo o conselho dos médicos, obtiveram 
sua  admissão  em uma casa  de  alienados, 
onde  seu  estado  não  experimentou 
nenhuma melhora. Nem eles nem a doente 
jamais  se  ocuparam  do  Espiritismo,  que 
mesmo não conheciam;  mas tendo ouvido 
falar  da  cura  de  Jeanne  R…,  da  qual 
convosco  conversei,  vieram  nos  procurar 
para nos pedir se poderíamos fazer alguma 
coisa por sua infeliz filha. Respondemos que 
não  poderíamos  nada  afirmar  antes  de 
conhecer  a  verdadeira  causa  do  mal. 
Nossos  guias, consultados  em  nossa 
primeira  sessão,  nos  disseram que  essa 

208



jovem  estava  subjugada  por  um  Espírito 
muito  rebelde,  mas  que  acabaríamos  por 
conduzi-lo a um bom caminho, e que a cura 
que  se  seguiria  nos  daria  a  prova  da 
verdade desta afirmação. Em consequência, 
escrevi aos pais, distantes de nossa cidade 
35 quilômetros, que sua filha se curaria, e 
que a cura não demoraria muito tempo para 
chegar, sem, no entanto, poder precisar-lhe 
a época. (169)

6º)  Revista Espírita 1867, mês de junho, 
artigo  “Grupo  curador  de  Marmande  – 
Intervenção dos parentes nas curas”:

"Eis alguns exemplos de curas obtidas.

"Uma  menina  de  6  a  7  anos  estava 
acamada,  tendo  uma  dor  de  cabeça 
contínua,  febre,  uma  tosse  frequente  com 
escarro, uma dor viva do lado esquerdo; dor 
também  nos  olhos  que  se  recobriam,  de 
tempo  em  tempo,  de  uma  substância 
leitosa,  formando  uma  espécie  de  fronha. 
Sob  os  cabelos,  a  pele  do  crânio  estava 
recoberta  de  películas  brancas;  a  urina 
espessa e turva. A criança fraca e abatida 
não  comia  nem  dormia.  O  médico  tinha 
acabado por suspender suas visitas. A mãe, 
pobre,  em presença de sua filha doente e 
abandonada,  veio  me  procurar.  Nossos 
guias  consultados  prescreveram,  por 
todo  remédio,  a  imposição  das  mãos, 
os  passes  fluídicos  da  parte  da  mãe, 

209



recomendando-me  ir,  durante  alguns  dias, 
fazê-la ver como a isto se prender. Comecei 
por fazer levantar os vesicatórios e fazê-los 
secar.  Depois de três dias de passes e 
de imposição de mãos sobre a cabeça, 
os  rins  e  o  peito,  efetuados  a  título  de 
lições, mas feitos com alma, a criança pediu 
para se  levantar;  a  febre  estava detida,  e 
todos  os  acidentes  descritos  mais  acima 
desapareceram ao cabo de dez dias. (170)

7º) Revista Espírita 1869, mês de janeiro, 
tópico  “Dissertações  Espíritas”,  artigo 
“Obsessões  simuladas”,  no  qual  vamos 
encontrar  uma  mensagem  assinada  pelo 
Espírito Dr. Demeure:

Esta  comunicação  nos  foi  dada  a 
propósito  de uma senhora  que deveria  vir 
pedir  conselhos  para  uma  obsessão,  e  a 
respeito  da  qual  tínhamos  julgado  que 
deveríamos  previamente  aconselhar-
nos com os Espíritos.

“A  piedade  pelos  que  sofrem não  deve 
excluir  a  prudência,  e  poderia  ser  uma 
imprudência estabelecer relações com todos 
os que se apresentam a vós, sob o império 
de uma obsessão real  ou fingida.  [...]  Não 
mais podendo acusar-vos de contribuir para 
o aumento da alienação mental, enviar-vos-
ão verdadeiros obsedados, diante dos quais 
esperam  que  fracasseis,  e  obsedados 
simulados, que vos será impossível curar de 

210



um  mal  imaginário.  Tudo  isto  não 
retardará  nenhum  pouco  o  vosso 
progresso, mas com a condição de agir 
com prudência e de aconselhar aqueles 
que  se  ocupam  dos  tratamentos 
obsessionais  a  consultarem  os  seus 
guias, não só sobre a natureza do mal, 
mas  sobre  a  realidade  das  obsessões 
que eles poderão ter que combater. Isto 
é importante,  e  aproveito a ideia que 
vos  foi  sugerida,  de  antes  pedir  um 
conselho,  para vos recomendar a agir 
sempre assim no futuro.” (171)

A frase que resume a opinião, em relação a ser 

prudente  consultar  aos  guias  para  os  tratamentos 

obsessionais, do Espírito Dr. Demeure, de forma clara 

e objetiva é: “aproveito a ideia que vos foi sugerida, 

de antes pedir um conselho, para vos recomendar a 

agir sempre assim no futuro”.

211



9. Alguns Espíritos seriam constrangidos a 
comparecer em uma reunião?

A  ação  dos  Espíritos  superiores  a  favos  dos 

menos  evoluídos  visando  despertá-los  para  uma 

nova realidade se faz patente. Apresentaremos dois 

exemplos, tomados da Revista Espírita 1867, mês 

de agosto:

1º) Caso: Um operário de Marseille

Num grupo Espírita  de  Marseille,  a  Sra. 
T…,  um  dos  médiuns,  escreveu 
espontaneamente a comunicação seguinte:

Escutai  um  infeliz  que  foi  arrancado 
violentamente do meio de sua família, e que 
não sabe onde está... No meio das trevas 
em  que  me  encontro,  pude  seguir  o 
raio luminoso de um Espírito, ao que se 
me diz; mas não creio nos Espíritos. Bem sei 
que é uma fábula inventada pelas cabeças 
de vento e crédulas... De minha parte, disso 
não  compreendo  mais  nada...  Vejo-me 
duplo; um corpo mutilado jaz ao meu lado, 
e, no entanto, estou vivo... Vejo os meus que 
me  lamentam,  sem  contar  meus 
companheiros de infortúnio, que não veem 

212



tão  claro  quanto  eu;  também aproveitei 
da luz que me conduziu aqui para vir 
haurir informações junto a vós.

Parece-me que não é a primeira vez que 
vos  vejo;  minhas  ideias  estão  ainda 
perturbadas…  será  permitem-me  retornar 
uma  outra  vez  quando  estiver  mais 
habituado  à  minha  posição  atual…  É 
indiferente,  vou-me  daqui  lamentando; 
encontrava-me em meu centro… mas senti 
que era preciso obedecer; esse Espírito 
me  parece  bom,  mas  severo. Vou  me 
esforçar para ganhar a sua boa graça para 
poder falar mais frequentemente convosco. 
(172)

2º) Caso: Um operário da corte Lieutaud

No desmoronamento de uma ponte que 
teve lugar poucos dias antes, seis operários 
tinham  perecido;  foi  um  deles  que  se 
manifestou.

Depois  dessa  comunicação,  o  guia  do 
médium lhe ditou a que segue:

Cara irmã, esse infeliz Espírito foi a 
ti  conduzido  para  exercer  a  caridade. 
Como  nós  a  praticamos  para  com  os 
encarnados,  a  vossa deve se exercer  para 
com os desencarnados.

Se bem que esse infeliz esteja sustentado 
por  seu  anjo  guardião,  esse  deve  lhe 
permanecer invisível, até que se reconheça 

213



bem em sua situação. Por isto,  cara irmã, 
tome-o  sob  tua  proteção,  que  é  ainda 
fraco, nisto convenho; mas, sustentado pela 
fé, este Espírito logo verá reluzir a aurora de 
um novo dia,  e  o  que recusou reconhecer 
desde sua catástrofe,  se tornará logo para 
ele  um  motivo  de  paz  e  de  alegria.  Tua 
tarefa não será muito difícil, porque ele tem 
o essencial para te compreender: a bondade 
do coração.

Escuta,  cara  irmã,  os  impulsos  de  teu 
coração,  e  sairás  vitoriosamente  da  prova 
que tua nova missão te impõe.

[…].

Vosso Guia. (173)

Acreditamos que a grande parte dos Espíritos 

são levados a  centros  de educação,  sem qualquer 

constrangimento.

A  questão  é:  alguns  poderiam  ser 

constrangidos?  Essa  é  uma  dúvida  comum,  pois 

vigora no meio espírita a ideia de que 

os  Espíritos  superiores  jamais 

desrespeitariam  o  livre-arbítrio  de 

qualquer Espírito. Já até fizemos uma 

pesquisa  sobre  esse  tema,  que 

resultou  no  ebook  Os  Espíritos 

214



Superiores e o Nosso Livre-arbítrio (174). O teor 

dele será utilizado para compor esse capítulo.

É bom esclarecer, logo de início, que isso não 

ocorre  de  forma  generalizada,  mas  somente  em 

relação  aos  Espíritos  muito  endurecidos  que,  às 

vezes, são coagidos pelos Espíritos superiores a se 

manifestarem em  reuniões  mediúnicas.  Têm como 

objetivo proporcionar-lhes ajuda, esclarecendo-os de 

sua real situação perante as leis divinas, conforme 

confirmaremos  com  as  explicações  constantes  de 

obras da Codificação.

Em  O  Livro  dos  Médiuns,  Segunda  parte, 

capítulo  “XXV  –  Das  evocações”,  item  282  – 

Perguntas sobre as evocações, questões 8, 9 e 10, 

lemos:

8.  O  Espírito  evocado  vem 
espontaneamente ou constrangido?

“Ele obedece à vontade de Deus, isto 
é, à lei geral que rege o Universo. Todavia, a 
palavra constrangido não se ajusta ao 
caso,  já  que  o  Espírito  julga  da 
utilidade de vir, ou deixar de vir. Ainda 
aí  exerce  o  livre-arbítrio.  O  Espírito 
superior vem sempre que chamado com um 

215



fim útil; não se nega a responder, senão a 
pessoas pouco sérias  ou que tratam estas 
coisas  como  brincadeira.”  (175)  (itálico  do 
original)

Conforme  ainda  será  visto,  os  fatos  não  se 

ajustam à primeira parte da resposta que nega haver 

coação,  a  não  ser  que  ela  esteja  se  referindo  a 

Espíritos com grau de evolução mais elevado, pois, 

quanto aos malfazejos vimos que vários casos dando 

conta de que foram levados à reunião contra a sua 

vontade,  portanto,  foram  constrangidos.  É 

exatamente isso que se verá nestas duas próximas 

questões:

9.  O  Espírito  evocado  pode  negar-se  a 
atender ao chamado que lhe é dirigido?

“Perfeitamente. Onde estaria o seu livre-
arbítrio  se  assim  não  fosse?  Pensais  que 
todos os seres do Universo estão às vossas 
ordens? Vós mesmos considerais obrigados 
a responder a todos os que vos pronunciam 
os  nomes?  Quando digo que o Espírito 
pode  recusar-se,  refiro-me  ao  pedido 
do  evocador,  visto  que  um  Espírito 
inferior pode ser constrangido a vir por 
um Espírito superior.”

216



10.  Haverá para  o evocador,  meio de 
obrigar a vir contra sua vontade?

“Nenhum, desde que o Espírito lhe seja 
igual ou superior em moralidade. Digo – em 
moralidade, e não em inteligência – porque 
não tendes sobre ele nenhuma autoridade. 
Se  lhe  for  inferior,  o  evocador  pode 
consegui-lo, desde que seja para o bem 
do  Espírito  evocado,  porque,  nesse 
caso,  outros  Espíritos  o  ajudarão.  (176) 
(itálico do original)

É  caso  raro,  mas  para  que  um  encarnado 

consiga  que  um  Espírito  se  manifeste  contra  sua 

vontade, ele deverá ter moralidade mais elevada da 

que possui o evocado, mas, mesmo nesta situação, 

acreditamos  que  ele  será  secundado  por  Espíritos 

superiores.

Vejamos também a questão 21:

21.  Existe  alguma  diferença  entre  os 
Espíritos bons e os maus no que se refere à 
solicitude  com  que  atendem  ao  nosso 
chamado?

“Há, e muito grande: os Espíritos maus 
só  vêm  de  boa  vontade  quando  esperam 
dominar e enganar; porém, experimentam 
viva  contrariedade  quando  são 

217



forçados  a  vir  para  confessarem suas 
faltas, e outra coisa não procuram senão ir-
se  embora,  como  um  colegial  a  quem  se 
chama  para  repreendê-lo.  Podem  ser 
constrangidos  a  isso  por  Espíritos 
superiores, como castigo e para instrução 
dos  encarnados.[…].”  (177)  (itálico  do 
original)

Portanto,  existem algumas  situações  em que 

alguns  Espíritos  inferiores  são  constrangidos  a 

manifestarem-se  por  ação  dos  que  lhes  são 

superiores, visando o próprio bem deles.

E,  um  pouco  mais  à  frente,  do  item  284, 

julgamos ser oportuno destacar a seguinte questão:

50.  O Espírito  de  uma pessoa  viva  não 
poderia  ser  constrangido,  por  outro 
Espírito, a vir e falar, como sucede com os 
Espíritos errantes?

“Entre os Espíritos,  sejam de mortos ou 
de vivos, só existe uma supremacia: a que 
resulta  da  superioridade  moral.  Por  outro 
lado,  deveis  compreender  que  um Espírito 
superior jamais apoiaria uma indiscrição tão 
covarde.” (178) (itálico do original)

O destaque é “como sucede com os Espíritos 

218



errantes”  pois  evidencia  o  fato  de  que  os  que  se 

encontram nessa situação podem ser constrangidos 

por Espírito que lhe tenha supremacia, ou seja, a que 

resulta  da superioridade moral,  a  vir  e  falar  numa 

reunião mediúnica.

Ainda em O Livro dos Médiuns, capítulo “XXVI – 

Perguntas que se podem fazer aos Espíritos”,  item 

292, na questão 22, temos que “os maus podem 

ser constrangidos a descrever seus sofrimentos, a 

fim de serem tocados pelo arrependimento.” (179)

Trazemos  de  O  Céu  e  o  Inferno,  Primeira 

Parte,  capítulo  “X –  Intervenção dos demônios nas 

modernas manifestações”, o item 10, no qual se lê:

Não há nenhum meio de se obrigar 
um Espírito a atender a uma evocação 
contra  a  sua  vontade,  desde  que  ele 
seja, do ponto de vista moral, igual ou 
superior à pessoa que o evoca, caso em 
que  esta  não  terá  nenhuma  autoridade 
sobre  ele.  Porém, se o  Espírito  lhe for 
inferior,  o  evocador  pode  consegui-lo, 
desde que seja para o bem do Espírito 
evocado, porque,  nesse  caso,  outros 
Espíritos o ajudarão.  (O  livro dos médiuns, 
Segunda  parte,  cap.  XXV,  item  282, 

219



pergunta 10.) (180) (itálico do original)

Entendemos que em situações que o evocador 

consegue “obrigar  a  um Espírito  a  atender  a  uma 

evocação  contra  sua  vontade”  de  forma que  esse 

compareça à reunião, ou ele, o evocador, é ajudado 

pelos  Espíritos  superiores  que  a  coordenam,  ou  é 

ação somente deles.

O  que  consta  no  item 14,  é  praticamente  a 

reprodução  do  que  citamos  da  2ª  Parte,  capítulo 

“XXV –  Das  evocações”,  item 282  de  O Livro  dos 

Médiuns.  Apenas  é  preciso  ressaltar  que  o 

constrangimento de um Espírito inferior por um que 

lhe é superior, sem dúvida alguma, é feito somente 

em obediência à vontade de Deus.

Nestes  trechos  da  Revista  Espírita  1858, 

Revista Espírita 1859 e  Revista Espírita 1864, 

respectivamente, podemos corroborar essa ação de 

Espíritos superiores:

[…]  pela  evocação  ele  pode,  como 
Espírito de uma ordem pouco elevada,  ser 
constrangido a vir a um meio que lhe 
desagrada. […]. (181)

220



[…]  Sabeis  que  esses  Espíritos  não 
vêm  ao  nosso  chamado  senão  como 
constrangidos  e  forçados,  e  que,  em 
geral,  encontram  tão  pouco  do  seu  meio 
entre nós, que sempre têm pressa de irem. 
[…]. (182)

[…]  Somente  certos  culpados  vêm com 
repugnância, e, nesse caso, eles não são ali 
constrangidos pelo  evocador,  mas  por 
Espíritos  superiores,  tendo  em  vista 
seu adiantamento. […]. (183)

Com relação aos Espíritos perturbados também 

pode ocorrer constrangimento.

Vimos  anteriormente  que  na  obra  No 

Invisível, capítulo “XIX – Transes e Incorporações”, 

Léon Denis ao explicar a possibilidade do fenômeno 

mediúnico se dar pela transmissão do pensamento e 

também da incorporação, disse que:

[…]  certos  Espíritos  pouco 
adiantados  são  conduzidos  por  uma 
vontade  superior  ao  corpo  de  um 
médium  e  postos  em  comunicação 
conosco, a fim de serem esclarecidos sobre 
sua verdadeira situação. […]. (184)

221



Então, com as experiências do grupo de Lyon, 

Léon Denis ficou convencido de que certos Espíritos 

pouco adiantados são coagidos a  se manifestarem 

na  reunião  mediúnica,  cujo  objetivo,  foi,  sem 

nenhuma dúvida, o de esclarecê-los.

Vejamos estes  exemplos,  que serão  tomados 

das seguintes obras:

1º) Revista Espírita 1859, mês de setembro, 

artigo “Confissão de Voltaire”:

O  Espírito  de  um  soberano, que 
desempenhou  no  mundo  um  papel 
preponderante,  chamado  em  uma  de 
nossas reuniões, iniciou por ato de cólera 
rasgando o papel e quebrando o lápis. Sua 
linguagem esteve longe de ser benevolente, 
porque  se  achava  humilhado  por  vir 
entre nós,  e  perguntou se  acreditávamos 
que  ele  deveria  se  abaixar  para  nos 
responder. Conviu, entretanto, que, se o 
fazia, era como constrangido e forçado 
por uma força superior à sua; mas se 
isso dependesse dele não o faria.  […]. 
(185)

Temos aqui o próprio Espírito errante confessar 

que foi constrangido a manifestar-se por uma força 

222



superior à sua.

2º) Na  Revista Espírita 1860, mês de abril, 

foi publicada a ata da Sessão do dia 23 de março, da 

qual destacamos:

Estudos.  –  Dois  ditados  espontâneos 
foram  obtidos,  o  primeiro  do  Espírito  de 
Charlet, pelo senhor Didier filho, o segundo 
pela senhora de Boyer, de um Espírito 
que diz ser forçado a vir acusar-se por 
ter  querido romper a  boa harmonia e 
lançar a perturbação entre os homens, 
suscitando o ciúme e a rivalidade entre 
aqueles  que  deveriam  estar  unidos; 
citou alguns dos fatos dos quais se tornou 
culpado. Essa confissão espontânea, diz-
se,  faz  parte  da  Punição  que  lhe  foi 
imposta. (186) (itálico do original)

Em maio de 1862, no registro da ata do dia 30 

de  março  de  1860,  consta  a  informação  de  que 

foram dirigidas  várias  perguntas  a  São  Luís  sobre 

esse Espírito, cujo nome era Being (187). Infelizmente, 

não  conseguimos  localizar  esse  diálogo  com  o 

protetor da Sociedade Espírita de Paris.

3º) Revista Espírita 1862, mês de novembro, 

223



temos uma informação de São João Batista sobre o 

Espírito G. Remone e um diálogo do Espírito Jacques 

Noulin, pela ordem:

29. (A São João Batista.) G. Remone não 
foi  constrangido,  por  punição,  sem 
dúvida,  a  vir  à  nossa  evocação 
confessar seu crime?

Isto  parece  resultar  da  sua  primeira 
resposta, na qual fala da justiça de Deus. – 
R.  Sim,  ele  foi  forçado,  mas  a  isso  se 
resignou de boa vontade, quando viu como 
um meio a mais para ser agradável a Deus, 
em  vos  servindo  em  vossos  estudos 
espíritas. (188)

59.  Não  pareceis  ser  um Espírito  muito 
avançado?  –  R.  Ocupai-vos  de  vossos 
assuntos e deixai-me ir daqui.

Nota. Como não há portas fechadas para 
os Espíritos, se este pede que se o deixe 
ir,  é  que  um  poder  superior  lhe 
constrange a ficar,  sem dúvida para sua 
instrução. (189)

O importante  é  o  objetivo  que  levou  a  esse 

Espírito ser constrangido a ter que ficar na reunião, 

ou seja, o de ser para sua instrução.

224



4º) Revista Espírita 1865:

a) Mês de junho, artigo “Cura de um obsidiado 

em Barcelona”:

[…] Na quarta evocação, orou conosco e 
se lamentou de ser conduzido junto a 
nós  contra  a  sua  vontade;  ele  queria 
muito vir, mas de sua própria vontade. Foi o 
que fez na sessão seguinte; pouco a pouco, 
a  cada  nova  evocação,  tomávamos  mais 
ascendência sobre ele, e acabamos por fazê-
lo renunciar  ao mal que,  depois  da quarta 
sessão, tinha sempre diminuído, e tivemos a 
satisfação  de  ver  as  crises  cessarem  na 
nona. […]. (190)

b) Mês de dezembro, artigo “Espíritos de dois 

sábios incrédulos aos seus antigos amigos da Terra”, 

da  comunicação  do  Espírito  que  assinou  M.  L…, 

destacamos os seguintes parágrafos:

Meu caro cunhado, a quem devo sinceros 
agradecimentos, disse que retornei aos bons 
sentimentos  em  pouco  tempo.  Eu  lhe 
agradeço  pela  sua  amenidade  a  meu 
respeito;  mas,  sem  dúvida,  ele  ignora  o 
quanto  são  longas as  horas  de sofrimento 
resultantes da inconsciência de seu ser!!!… 

225



Eu acreditava no nada, e fui punido por um 
nada  fictício.  Sentir-se  ser  e  não  poder 
manifestar seu ser; se crer disseminado em 
todos  os  restos  esparsos  da  matéria  que 
forma o corpo, tal foi minha posição durante 
mais de dois meses!… dois séculos!… Ah! as 
horas do sofrimento são longas, e se não se 
tivesse  ocupado  em  me  tirar  dessa  má 
atmosfera  do  nihilismo,  se  não  se  me 
tivesse  constrangido  a  vir  a  essas 
reuniões de paz e de amor, onde eu não 
compreendia, não via nem ouvia nada, mas 
onde os fluidos simpáticos agiam sobre mim 
e me despertavam pouco a pouco de meu 
pesado  torpor  espiritual,  onde  eu  estaria 
ainda? meu Deus!… Deus!… que doce nome 
a pronunciar por aquele que foi tanto tempo 
ligado ao  nada esse pai  tão  grande e  tão 
bom! Ah! meus amigos, moderai-me, porque 
hoje não temo senão uma coisa,  é  de me 
tornar  fanático  dessas  crenças  que  teria 
repelido  como  vis  disparates,  se  outrora 
viessem ao meu conhecimento!…

Eu não direi nada hoje sobre os trabalhos 
dos  quais  vos  ocupais;  sou  ainda  muito 
novo,  muito  ignorante  para  ousar  me 
aventurar em vossas sábias dissertações. Já 
sinto, mas não sei ainda! Dir-vos-ei somente 
isto, porque já o sei: Sim, os fluidos têm uma 
influência  enorme como ação curadora,  se 
não  corpórea,  disso  nada  sei,  pelo  menos 
espiritual, porque senti a sua ação. Eu vos 
disse  e  vos  repito  com  alegria  e 

226



reconhecimento:  Eu ia, constrangido por 
uma  força  invencível,  a  de  meu  guia 
sem dúvida, nas reuniões espíritas. Eu 
não via, não ouvia nada, e, no entanto, uma 
ação fluídica que não podia raciocinar,  me 
curou espiritualmente. (191)

Novamente,  temos  o  próprio  Espírito 

manifestante  dizendo  que  compareceu  à  reunião 

porque foi constrangido por uma força invencível.

5º)  O  Céu  e  o  Inferno,  Segunda  parte, 

capítulos  “VI  –  Criminosos  arrependidos”  e  “VII  – 

Espíritos endurecidos”, respectivamente:

a) O Espírito de Castelnaudary

[…] São Luís  respondeu:  “É  um Espírito 
da  pior  espécie,  verdadeiro  monstro: 
fizemo-lo comparecer, mas a despeito de 
tudo quanto lhe dissemos não foi possível 
obrigá-lo a escrever. Ele tem o seu livre-
arbítrio,  do  qual  o  infeliz  tem  feito  triste 
uso”.

[…].

[…] Morreu em 1659, com 80 anos, sem 
que houvesse respondido por estes crimes, 
[…].  Depois  da  morte,  jamais  cessara  de 
praticar o mal, provocando vários acidentes 
naquela  casa.  Um médium vidente  que 

227



assistiu  à  primeira  evocação o  viu  no 
momento em que pretendiam forçá-lo a 
escrever,  sacudindo  violentamente  o 
braço  do  médium.  Seu  aspecto  era 
terrível; trajava uma camisa ensanguentada 
e tinha na mão um punhal. (192)

b) A rainha de Oude

2-a.  Que  pensais  das  honras  fúnebres 
prestadas  aos  vossos  despojos? –  R.  Não 
foram grande coisa, pois eu era rainha e nem 
todos se curvaram diante de mim…  Deixai-
me… forçam-me a  falar… não  quero  que 
saibais o que ora sou… Ficai sabendo que eu 
era rainha…

9. Por que atendestes tão prontamente ao 
nosso apelo? – R.  Eu não queria vir, mas 
forçaram-me.  Acaso  pensarás  que  eu  me 
dignaria  responder-te?  Que  és  tu  a  meu 
lado?

9-a. E quem vos forçou a vir? – R. Nem 
eu mesma sei… posto que não deva existir 
ninguém  mais  poderoso  do  que  eu.  (193) 
(itálico do original)

Esses exemplos, plenamente corroboram o fato 

de  que  alguns  Espíritos  são  constrangidos  a  se 

manifestarem  e,  como  dito,  para  o  próprio  bem 

deles, ainda que não tenham consciência disso.

228



10.  Como  se  deve  tratar  os  Espíritos 
manifestantes?

Julgamos que para a 

maioria  de  nós,  os 

espíritas, não há nenhuma 

dúvida  de  que  todos  os 

trabalhadores  da  reunião 

mediúnica,  cada  um  na 

tarefa que lhe cabe, são importantes.

Entretanto, um deles exerce uma função que 

se destaca e que, a nosso ver, é fundamental para o 

bom resultado dos trabalhos. Allan Kardec designava 

quem a exercia de “evocador”, mas, na atualidade, 

é, na maioria das vezes, chamado de “doutrinador”.

Particularmente não temos muita simpatia pelo 

termo “doutrinador”, uma vez que poderá despertar 

uma ideia que não representaria muito bem a função 

realizada, pois até politicamente se pode doutrinar 

uma pessoa. Em razão disso, o nosso pensamento é 

no sentido de que será mais adequado a designação 

229



de “esclarecedor” ou de “dialogador”.

Pela  experiência  adquirida  ao  longo  dos 

tempos, a nossa opinião é a de que essa função não 

recomendável ser exercida por qualquer pessoa. Há 

algumas qualidades que devem fazer parte de sua 

maneira de ser. Não se exigirá dele, obviamente, um 

comportamento  angelical,  porém,  estas  mínimas 

qualificações julgamos serem imprescindíveis:

a) – que na sua vida do dia a dia seja alguém 

de  bom  trato  para  com  todos:  mansuetude, 

gentileza, tolerância, vontade de ajudar ao próximo, 

etc.;

b) – ter boa desenvoltura com os ensinamentos 

de Jesus que estão registrados dos Evangelhos;

c)  –  um  bom  conhecimento  doutrinário, 

consubstanciado nos princípios espíritas;

d)  –  e,  finalmente,  ter  um coração  livre  dos 

sentimentos de raiva e ódio.

O último item listado pode causar estranheza, 

mas  como  a  grande  parte  dos  Espíritos  que  se 

manifestam  nas  reuniões  de  desobsessão  tem 

230



entranhado  dentro  de  si  intenso  grau  de  ódio, 

evidenciado pelo seu irredutível desejo de vingança, 

não faz sentido algum o esclarecedor pedir-lhes que 

perdoem sua vítima, quando eles próprios não fazem 

isso em sua vida diária.

Por  outro  lado,  as  palavras  dirigidas  aos 

Espíritos  devem estar  “carregadas”  do  sentimento 

de  amor.  Lamentavelmente,  já  vimos  alguns 

esclarecedores tratando de forma “seca”, quase que 

grosseiramente mesmo, o infeliz que se manifestava. 

Também não faltam aqueles que querem demonstrar 

conhecimento soltando toda uma oratória acadêmica 

e  deixando  os  pobres  manifestantes  quase  que 

humilhados.

Em O Fenômeno das Mesas Falantes (1989 

ou 1992?) encontramos as seguintes recomendações 

do autor José Lhomme (1890-1949), presidiu a União 

Espírita Belga no período de 1938 a 1949:

14. Doutrinação

Para  colher  bons  frutos,  a  doutrinação 
deve ser natural, isto é, apoiar-se em fatos 
vividos e em uma afetividade inigualável.

231



É preciso falar à entidade como se falaria 
a  um amigo íntimo,  em um tom fraternal, 
mas firme.

A  doutrinação  de  um  espírito  deve 
repousar nos seguintes princípios:

1. Amar o seu semelhante;

2. Perdoar tudo e sempre;

3.  Reparar  os  erros  cometidos  contra  o 
próximo;

4. Ser indulgente e dar tempo a outrem 
para  esclarecer-se  sobre  os  meios  a 
empregar para evoluir;

5.  Não  julgar  ninguém  diante  de 
outras pessoas;

6.  Fazer  todos  os  esforços  para  se 
desprender  dos  bens  materiais  que  o 
prendem ao ambiente humano;

7.  Elevar  seu  pensamento  ao  Criador  e 
pedir a assistência de um espírito evoluído 
(guia), de quem se aceita, antecipadamente, 
os conselhos. (194)

A não ser a ressalva ao uso do “doutrinação”, a 

lista de José Lhomme é pertinente e vai ao encontro 

daquilo  que  pensamos  sobre  a  função  do 

esclarecedor.

No  artigo  “Estudos  sobre  os  possessos  de 

232



Morzine  –  As  causas  da  obsessão  e  os  meios  de 

combatê-la”, quinto e último da série, publicado na 

Revista Espírita 1863, mês de maio, há algo que 

merece citarmos:

Terminaremos  confortando  certos 
habitantes  da  região  sobre  a  pretensa 
influência  que  alguns  dentre  eles  teriam 
podido exercer dando o mal, como o dizem; 
a crença nos lançadores de sorte deve ser 
relegada  entre  as  crenças  supersticiosas. 
Que sejam piedosos de coração, e que 
aqueles  que  estão  encarregados  de 
conduzi-los  se  esforcem  por  elevá-los 
moralmente,  é  o  meio  mais  seguro  para 
neutralizar a influência dos maus Espíritos, e 
de prevenir o retorno do que se passou. Os 
maus  Espíritos  não  se  dirigem  senão 
àqueles que eles  sabem poder  dominar,  e 
não àqueles que a superioridade moral, não 
dizemos intelectual,  encouraça contra seus 
ataques. (195)

A instrução de que os encarregados de instruir 

os Espíritos sejam “piedosos de coração”, evidencia 

a  necessidade  de  que  tenham  efetivamente  a 

vontade  de  diminuir  ou  se  solidarizar  com  o 

sofrimento alheio.

233



No artigo “Nova cura de uma jovem obsidiada 

de  Marmande”,  publicado  na  Revista  Espírita 

1865,  vamos  encontrar  um  detalhe  no  trecho  do 

diálogo com o Espírito Germaine,  que vale a pena 

mencioná-lo:

P.  Então!  Quereis  nos  dizer  por  que 
torturais  esta  criança?  –  R.  Inútil  retornar 
sobre esse assunto,  isto  seria  muito longo 
para contar. Eu imagino que não há aqui 
um tribunal; que não serei chamada com 
autoridade de me sentar sobre o banco, e 
responder ao questionário. (196)

Eis um ponto importantíssimo: jamais se deve 

comportar  com  juíz,  pensando  estarmos  em  um 

tribunal  a  julgar  os  Espíritos  que  se  manifestam. 

“Mulher,  onde estão eles:  Ninguém de condenou?” 

Disse  ela:  “Ninguém,  Senhor.”  Disse,  então,  Jesus: 

“Nem eu te condeno. Vai, e de agora em diante 

não peques mais.”

A médium Suely Caldas Schubert (1938-2021), 

em  Obsessão/Desobsessão:  Profilaxia  e 

Terapêutica  Espírita, no  capítulo  “6  –  O 

Doutrinador”, explica que:

234



Esclarecer,  em  reunião  de 
desobsessão,  é  clarear  o  raciocínio;  é 
levar  uma entidade desencarnada,  através 
de  uma  série  de  reflexões,  a  entender 
determinado problema que ela traz consigo 
e  que  não  consegue  resolver;  ou  fazê-la 
compreender  que  as  suas  atitudes 
representam  um  problema  para 
terceiros,  com  agravantes  para  ela 
mesma.  É  levá-la  a  modificar  conceitos 
errôneos,  distorcidos  e  cristalizados,  por 
meio de uma lógica clara, concisa, com base 
na Doutrina Espírita e, sobretudo, permeada 
de amor.

Essa é uma das mais belas tarefas na 
reunião de desobsessão e que requer 
muita  prudência,  discernimento  e 
diplomacia. Que requer, principalmente, o 
ascendente  moral  daquele  que  fala  sobre 
aquele que ouve, que está sendo atendido. 
Esse  ascendente  moral  faz  com  que  as 
explicações  dadas  levem  o  cunho  da 
serenidade,  da  energia  equilibrada  e  da 
veracidade.

As  palavras  são  como  setas 
arremessadas,  que  poderão  ser 
danosas ou benéficas, dependendo do 
sentimento  de  quem  as  projeta.  As 
primeiras  ferem,  causam  distúrbios, 
destroem e podem acordar sentimentos de 
revide,  com  igual  teor  vibratório.  As 
segundas,  vibrando  na  luz  do  amor, 
penetram  na  alma  como  bênçãos 

235



gratificantes,  produzindo  reflexos  de 
claridade  que  se  identificarão  com  o 
emissor.

No instante do esclarecimento, quando a 
entidade se comunica,  ela está de alguma 
forma  expectante,  aguardando  alguma 
coisa,  para  ela,  imprevisível.  Também os 
presentes  à  reunião  se  colocam  em 
posição especial, porém, de doação, de 
desejo  de  atender  à  expectativa  do 
irmão necessitado. E qualquer que seja a 
maneira sob a qual ele se apresente, todos 
os pensamentos e todas as vibrações devem 
estar  unidos,  homogêneos,  dirigidos  no 
intuito  de  beneficiá-lo.  Nesta  hora,  o 
doutrinador será o polo centralizador desse 
conjunto  de  emoções  positivas, 
estabelecendo-se  uma  corrente  magnética 
que  envolve  o  comunicante  e  que  ajuda, 
concomitantemente, ao que esclarece. Este, 
recebendo  ainda  o  influxo  amoroso  do 
Mentor da reunião, terá condições de dirigir 
a conversação para o rumo mais acertado e 
que atinja  o  cerne  da  problemática  que  o 
Espírito apresenta.

O  esclarecimento  não  se  faz 
mostrando  erudição,  conhecimentos 
filosóficos ou doutrinários. Também não 
há necessidade de dar uma aula sobre 
o que é o Espiritismo, nem de mostrar o 
quanto os espíritas trabalham. Como não é o 
instante  para  criticar,  censurar,  acusar  ou 
julgar  (197).  Esclarecer  não  é  fazer 

236



sermão.  Não  surtirão  bons  resultados 
palavras revestidas de grande beleza, mas 
vazias,  ocas,  frias.  Não  atenderão  às 
angústias  e  aflições  daquele  que  sofre  e 
muito  menos  abrandarão  os  revoltados  e 
vingativos. (198)

Embora  tenha  ampliado  mais  um  pouco  a 

nossa percepção julgamos que essa explicação Suely 

Caldas é oportuna e,  certamente,  deve ser  levada 

em conta.

A Equipe Eurípedes Barsanulfo,  em  O Que é 

Evangelização dos Espíritos, esclarece-nos que:

O  Evangelizador  de  Espíritos  é  o  Ser 
compromissado  com  Jesus,  na  grande 
tarefa de renovar o pensamento do Espírito 
auxiliando-o  a  compreender  de  forma 
racional,  amorosa,  quem  ele  é 
verdadeiramente. (199)

O Evangelizador  de  Espíritos  não pode 
servir  o  Mestre  com  o  pensamento 
ligado  à  vaidade,  as  ilusões  e  ao 
materialismo que entorpece a consciência 
do Espírito. (200)

O  Evangelizador  de  Espíritos  está 
sempre  pronto  para  o  trabalho  com 

237



Jesus. Não se deixa iludir com as questões 
materialistas,  disponibilizando-se  para  o 
trabalho  amoroso  de  auxiliar  e  esclarecer. 
(201)

Esse  compromisso  e  essa  prontidão  para  o 

trabalho  com  Jesus  devem surgir  da  aplicação  da 

máxima: “Tudo aquilo, portanto, que quereis que os 

homens vos façam, fazei-o vós a eles, pois esta é a 

Lei e os Profetas.” (Mateus 7,12)

Em  O  Livro  dos  Médiuns, Segunda  Parte, 

capítulo “XIV – Médiuns”, no  item 162, Allan Kardec 

acrescenta:

A  moralização  do  Espírito,  pelos 
conselhos  de  uma  pessoa  influente  e 
experiente,  caso  o  [próprio]  médium não 
se ache em condições de fazê-lo,  constitui 
quase sempre meio muito eficaz. […]. (202)

A experiência no trato com os Espíritos é uma 

outra exigência para a função. Para a conseguir,  o 

candidato a dialogador, deve procurar alguma casa 

espírita que lhe permita participar como aprendiz das 

reuniões de desobsessão,  uma vez que “é preciso 

238



aprender  a  conversar  com  os  Espíritos  como  se 

aprende a conversar com os homens: em todas as 

coisas é preciso a experiência.” (203)

Vejamos  o  seguinte  trecho  de  O Livro  dos 

Médiuns,  Segunda  Parte,  capítulo  “XXIII  – 

Obsessão”, do item 249:

[…] o médium deve apelar com fervor ao 
seu  anjo  bom,  assim  como  aos  Espíritos 
bons que lhe  são simpáticos,  pedindo-lhes 
que  o  assistam.  Quanto  ao  Espírito 
obsessor, por muito mau que seja, deve 
ser  tratado  com  severidade,  mas,  ao 
mesmo  tempo,  com  benevolência  e 
vencê-lo  pelo  bom  comportamento, 
orando por ele. Se for realmente perverso, 
a  princípio  zombará  desses  meios;  porém, 
moralizado com perseverança, acabará por 
emendar-se.  É  uma  conversão  a 
empreender,  tarefa  muitas  vezes 
penosa, ingrata, desagradável mesmo, 
mas  cujo  mérito  está  na  dificuldade  que 
oferece e que, se bem realizada, dá sempre 
a satisfação de se ter cumprido um dever de 
caridade  e,  quase  sempre,  a  de  se  haver 
reconduzido  ao  bom  caminho  uma  alma 
transviada. (204)

Pela  importância  do  que  é  preciso  chamar  a 

239



atenção,  temos que destacar:  “o Espírito  obsessor, 

por  muito  mau  que  seja,  deve  ser  tratado  com 

severidade,  mas,  ao  mesmo  tempo,  com 

benevolência”.  Respeito,  complacência,  tolerância, 

amorosidade, etc. devem ser a base com a qual o 

esclarecedor precisa estar plenamente imbuído.

No  capítulo  “XXVIII  –  Coletânea  de  preces 

espíritas”, de O Evangelho Segundo Espiritismo, 

no item 84, Allan Kardec faz esta observação:

A  cura  das  obsessões  graves  requer 
muita  paciência,  perseverança  e 
devotamento.  Exige  também  tato  e 
habilidade,  a  fim  de  encaminhar  para  o 
bem  Espíritos  muitas  vezes  perversos, 
endurecidos  e  astuciosos,  pois  há  os 
rebeldes em grau extremo. Na maioria dos 
casos,  temos  de  nos  guiar  pelas 
circunstâncias.  Qualquer  que  seja, 
porém, o caráter do Espírito, uma coisa 
é  certa:  nada  se  obtém  pelo 
constrangimento ou pela ameaça.  Toda 
influência reside no ascendente moral. Outra 
verdade,  igualmente  comprovada  pela 
experiência  tanto  quanto  pela  lógica,  é  a 
completa  ineficácia  dos  exorcismos, 
fórmulas,  palavras sacramentais,  amuletos, 
talismãs,  práticas  exteriores,  ou  quaisquer 
sinais  materiais.  A  obsessão  muito 

240



prolongada  pode  ocasionar  desordens 
patológicas  e  reclama,  por  vezes, 
tratamento simultâneo ou consecutivo, quer 
magnético, quer médico, para restabelecer a 
saúde  do  organismo.  Destruída  a  causa, 
resta combater os efeitos. (205) (206)

Julgamos  ser  importante  estes  trechos,  que 

bem resumem as orientações do Codificador: “Exige 

também  tato  e  habilidade”,  “nada  se  obtém  pelo 

constrangimento ou pela ameaça” e “é a completa 

ineficácia  dos  exorcismos,  fórmulas,  palavras 

sacramentais,  amuletos,  talismãs,  práticas 

exteriores, ou quaisquer sinais materiais”.

Falta-nos  ainda  ressaltar  um  outro  ponto  de 

suma  importância.  Em  O  Livro  dos  Médiuns, 

Segunda Parte, capítulo “XXIII – Obsessão”, item 251, 

que fala da subjugação corpórea, destacamos o seu 

parágrafo inicial:

A subjugação corpórea tira muitas vezes 
do  obsidiado  a  energia  necessária  para 
dominar o Espírito mau. É por isso que se 
torna  necessária  a  intervenção  de 
outra pessoa,  que atue pelo magnetismo 
ou pela  força  da  sua própria  vontade.  Em 
falta  do  concurso  do  obsidiado,  essa 

241



pessoa  deve  ter  predomínio  sobre  o 
Espírito; porém, como esse predomínio, 
ou  ascendente,  só  pode  ser  moral  e, 
portanto,  só  poderá  ser  exercido  por 
um  ser  moralmente  superior  ao 
Espírito,  o  seu  poder  será  tanto  maior 
quanto maior for a sua superioridade moral, 
porque então se impõe ao Espírito, que se 
vê forçado a  inclinar-se diante dele.  É  por 
isso que Jesus tinha tão grande poder para 
expulsar  os  que,  naquela  época,  se 
chamavam  demônios,  isto  é,  os  Espíritos 
maus obsessores. (207)

Portanto,  fica  bem clara  a  necessidade  de  o 

esclarecedor  ter  ascendência  moral  sobre  os 

Espíritos  manifestantes  para que,  efetivamente,  os 

possa moralizar.

No capítulo “XXXVIII – Ação do homem sobr3e 

os Espíritos infelizes”, da “Quarta Parte – O Além”, do 

livro  Depois  da  Morte (1890),  transcrevemos  o 

seguinte trecho:

Todavia,  é preciso não esquecer que 
as relações com os espíritos inferiores 
exigem uma certa segurança de vistas, 
de tato  e  de firmeza.  Todos  os  homens 
não estariam aptos a tirar dessas relações 

242



os  bons  efeitos  que se  poderia  esperar.  É 
necessário  possuir  uma  verdadeira 
superioridade  moral  para  dominar 
esses espíritos, reprimir seus desvios e 
dirigi-los  no  caminho  do  bem.  Essa 
superioridade  só  se  adquire  através  de 
uma vida isenta de paixões materiais. 
Nesse  caso,  os  fluidos  depurados  do 
evocador  comandam,  facilmente,  os 
fluidos dos espíritos atrasados. (208)

Temos ou não razão ao dizer que essa função 

não é para qualquer um?

Ainda em O Livro dos Médiuns, capítulo “XXV 

–  Evocações”,  merecem  destaque  os  seguintes 

parágrafos do item 280 do tópico “Linguagem a ser 

usada com os Espíritos”:

Entre  os  Espíritos  inferiores,  muitos  são 
infelizes.  Quaisquer que sejam as faltas 
que  estejam  expiando,  seus 
sofrimentos  merecem  ainda  mais  a 
nossa  comiseração,  pois  é  certo  que 
ninguém  pode  vangloriar-se  de  escapar  a 
estas palavras do Cristo: “Atire a primeira 
pedra aquele que estiver sem pecado”. 
A benevolência com que os tratamos é um 
alívio  para  eles.  Em  falta  de  simpatia, 
precisam  encontrar  em  nós  a 

243



indulgência  que  desejaríamos  que 
tivessem para conosco.

Os  Espíritos  que  revelam  a  sua 
inferioridade  pelo  cinismo  da  linguagem, 
pelas  maneiras,  pela  baixeza  dos 
sentimentos,  pela  perfídia  dos  conselhos, 
são,  indubitavelmente,  menos  dignos  do 
nosso  interesse,  do  que  aqueles  cujas 
palavras  atestam  o  seu  arrependimento, 
mas, pelo menos, devemos-lhe a piedade 
que  nos  inspiram  os  maiores 
criminosos.  O  meio  de  os  reduzirmos  ao 
silêncio  consiste  em  nos  mostrarmos 
superiores  a  eles,  que  só  confiam  nas 
pessoas  de  quem  nada  tenham  a  temer, 
pois  os Espíritos perversos reconhecem 
a  superioridade  dos  homens  de  bem, 
como reconhecem a primazia dos Espíritos 
superiores.

Em  resumo,  seria  tão  irreverente 
tratarmos  os  Espíritos  superiores  de  igual 
para igual,  quanto ridículo  dispensarmos a 
todos,  sem exceção,  a  mesma deferência. 
Tenhamos  veneração  para  os  que  a 
merecem, reconhecimento para os que nos 
protegem  e  assistem  e,  para  todos  os 
demais,  a  benevolência  de que talvez 
um dia venhamos a necessitar. […]. (209)

Os sentimentos de benevolência, indulgência e 

piedade devem fazer parte do caráter de todos os 

244



componentes de uma reunião de desobsessão. Como 

já  dito,  sentimentos  de  raiva  e  ódio  não  devem 

encontrar  nenhum  abrigo  em  seus  corações. 

Ademais,  não  se  poderá  exigir  dos  outros  uma 

atitude  ou  comportamento  que,  pela  nossa 

inferioridade, não conseguimos fazer.

É  evidente  que  também  se  aprende  nas 

reuniões de desobsessão – momentos nos quais nos 

é dada a oportunidade de ser caridosos com os que 

sofrem influência dos Espíritos vingativos – ao lhes 

oferecermos  bons  conselhos,  incentivando-os  a 

tomar a decisão de deixarem suas vítimas em paz e 

passar a cuidar de sua própria evolução espiritual.

Não  raro  os  conselhos  que  lhes  são  dados 

também  servem  para  todos  do  próprio  grupo 

mediúnico,  uma  vez  que  temos  que  transformar 

nossas palavras em ação diária.

245



11. A função da música

É  fácil  comprovar  que  a  música  certa  no 

momento certo, leva as pessoas às lágrimas… (210)

As  vibrações  produzidas  pela  música 

“amolecem”  o  nosso  coração,  predispondo-o  a 

sentimentos nobres e mais elevados.

Sabemos  que,  se  não  em  todas,  mas 

246



provavelmente na maioria  das casas espíritas,  nas 

reuniões mediúnicas é utilizada música ambiente.

Pode-se  questionar  a  necessidade  dela,  uma 

vez  que,  nas  obras  da  Codificação  Espírita,  nada 

especificamente foi dito a respeito disso. Entretanto, 

se levarmos em conta este episódio  acontecido com 

Saul, quando rei de Israel, relatado pelo historiador 

Flávio  Josefo  (37-103  d.C.)  na  obra  História  dos 

Hebreus, esse procedimento pode ser útil:

235. Saul,  ao contrário,  foi  tomado pelo 
espírito mau, que parecia querer esganá-lo a 
todo  instante.  Os  médicos  não 
encontraram outro  remédio  para  esse 
mal, senão mandar cantar para ele, ao 
som  de  harpa,  hinos  sagrados,  por 
algum  músico  competente,  quando  o 
demônio o agitasse. Mandaram procurá-lo 
por  toda  parte;  disseram-lhe  que  havia 
somente um que poderia fazê-lo e era um 
dos filhos de Jessé, de nome Davi, que não 
somente era muito bom músico, mas muito 
belo e capaz de servi-lo na guerra; mandou 
então dizer a seu pai que o dispensasse do 
encargo  de  vigiar  os  rebanhos  e  o 
mandasse,  porque  lhe  haviam  dito  tantas 
coisas  dele,  queria  vê-lo.  Jessé  mandou-o 
logo, com vários presentes e Saul o recebeu 
muito bem, deu-lhe um lugar como soldado 

247



e o tratou bondosamente, em tudo. Além de 
lhe  ser  muito  agradável,  somente  ele 
podia  acalmá-lo  e  trazer  a  bons 
sentimentos,  com  seus  cânticos  e  o 
som da harpa. Assim, pediu a seu pai que 
o deixasse ficar com ele, pois estava muito 
contente com a sua companhia. (211)

Esse  fato  também  é  narrado  na  Bíblia  (1 

Samuel 16,14-23), que ainda acrescenta:  “Todas as 

vezes  que  o  espírito  de  Deus  o  acometia,  Davi 

tomava a lira e tocava; então Saul se acalmava, 

sentia-se melhor e o mau espírito o deixava.” (212)

Na Revista Espírita 1864, mês de setembro, 

foi publicado o artigo “Influência da música sobre os 

criminosos,  os  loucos  e  os  idiotas”,  do  qual 

transcrevemos o seguinte trecho:

De todos  os  tempos,  reconheceu-se à 
música  uma  influência  salutar  para  o 
abrandamento  dos  costumes;  a  sua 
introdução  entre  os  criminosos  seria 
um  progresso  incontestável  e  não 
poderia  ter  senão  resultados 
satisfatórios;  ela  comove  as  fibras 
entorpecidas  da  sensibilidade,  e  as 
predispõe  a  receber  as  impressões 
morais.  Mas  isto  é  suficiente?  Não;  é  um 

248



trabalho  sobre  um  terreno  inculto,  que  é 
preciso semear de ideias próprias a fazerem, 
sobre  essas  naturezas  desencaminhadas 
uma profunda impressão. É preciso falar à 
alma  depois  de  ter  amolecido  o 
coração. O que lhes falta é a fé em Deus, 
em sua alma e no futuro; não uma fé vaga, 
incerta,  incessantemente  combatida  pela 
dúvida,  mas  uma  fé  fundada  sobre  a 
certeza,  a  única  que  pode  torná-la 
inabalável. Sem dúvida, a música pode a 
isso predispor,  mas ela não a dá.  Por 
isso não é menos uma auxiliar que não 
é  preciso  negligenciar. Essa  tentativa  e 
muitas outras, às quais a Humanidade e a 
civilização  não  podem  senão  aplaudir, 
testemunham  uma  louvável  solicitude 
para o moral dos condenados; mas resta 
ainda alcançar o mal em sua raiz; um dia se 
reconhecerá toda a  extensão que se  pode 
tirar  nas ideias  espíritas,  cuja  influência já 
está  provada  pelas  numerosas 
transformações  que  elas  operam sobre  as 
naturezas  em aparência  as  mais  rebeldes. 
[…]. (213)

Ao  sensibilizar  as  fibras  do  coração  o 

dialogador terá “campo aberto” para, com base nos 

ensinos  do  Mestre  Jesus  e,  conforme  o  caso,  o 

conhecimento  espírita,  instruir  o  Espírito 

manifestante.

249



Na Revista Espírita 1869, mês de março, foi 

publicada uma mensagem intitulada “A música e as 

harmonias  celestes”,  datada  de  17  de  janeiro, 

assinada pelo Espírito do Maestro  Rossini.  Vejamos 

este trecho:

[…]  Evidentemente,  o  homem  que 
goza  as  delícias  da  harmonia  é  mais 
elevado, mais depurado do que aquele 
que  ela  não  pode  penetrar;  sua  alma 
está mais apta a sentir; ela se desliga mais 
facilmente,  e  a  harmonia  a  ajuda  a  se 
desligar;  ela a transporta e lhe permite 
ver melhor o mundo moral.  De onde  é 
preciso  concluir  que  a  música  é 
essencialmente moralizadora, uma vez 
que leva a harmonia às almas, e que a 
harmonia as eleva e as engrandece.

A influência da música sobre a alma, 
sobre  o  seu  progresso  moral,  é 
reconhecida por todo o mundo;  mas  a 
razão  dessa  influência  é  geralmente 
ignorada. Sua explicação está inteiramente 
neste fato: que a harmonia coloca a alma 
sob  a  força  de  um sentimento  que  a 
desmaterializa. Esse sentimento existe em 
um certo grau, mas ele se desenvolve sob a 
ação  de  um  sentimento  similar  mais 
elevado.  Aquele que está privado desse 
sentimento  a  ele  é  levado 

250



gradativamente; acaba ele também por 
se deixar penetrar e se deixar arrastar 
ao mundo ideal, onde ele esquece, por um 
instante, os grosseiros prazeres que prefere 
à divina harmonia. (214)

Eis  aí  a opinião de quem tem autoridade para 

falar:

Gioachino Antonio Rossini (1792-1868) foi 
um  compositor  erudito  italiano,  muito 
popular  em  seu  tempo,  que  criou  39 
óperas, assim como diversos trabalhos 
para música sacra e música de câmara. 
(215)

Certamente que, ao se falar em música, não se 

está recomendando as que têm caráter puramente 

“mundano”, vamos assim dizer. Por outro lado, deve-

se evitar as que possam estimular a licenciosidade 

ou produzir exaltação dos instintos e à violência de 

qualquer tipo.

Recomendaríamos,  se  nos  permite  o  caro 

leitor, preferencialmente, música instrumental estilo 

clássico  ou  de  cunho  religioso,  próprias  para 

harmonização de ambientes.

251



No capítulo XX – Aparições e materializações 

de  Espíritos,  da  obra  No  Invisível (1903),  Léon 

Denis, fala sobre o efeito da música e dos cantos nas 

reuniões mediúnicas dedicadas a esses fenômenos:

O  estudo  das  forças  em  ação  nesses 
fenômenos  demonstra  que  eficazes 
auxiliares  podem  ser  a  música  e  os 
cantos. Suas  vibrações  harmônicas 
facilitam a combinação dos fluidos. Em 
sentido  oposto,  temos  verificado  a 
desfavorável influência da luz;  esta produz 
um efeito  dissolvente  sobre  os  fluidos  em 
elaboração  e  exige  um  emprego  mais 
considerável  de  força  psíquica.  Daí  a 
necessidade  das  sessões  obscuras,  pelo 
menos nas tentativas iniciais. (216)

Sabíamos que o ectoplasma é uma substância 

altamente sensível à luz, mas a novidade, que aqui 

se depara, é ver que também a música e o canto 

provocam efeitos positivos nele.

Em No Limiar do Etéreo ou Sobrevivência 

à  Morte  Cientificamente  Explicada (1931),  o 

autor J. Arthur Findlay explica:

252



Nada concorre mais do que a música, 
para  que  as  melhores  condições  se 
estabeleçam.  As  vibrações  musicais 
embora sejam levadas pela atmosfera e não 
pelo  éter  exercem  indireta  influência 
sobre as vibrações que enviamos para o 
segundo;  por  isso  é  que  iniciamos  as 
nossas sessões cantando, acompanhados 
ao harmônio. […]. (217)

Julgamos  que  esse  efeito  positivo  da  música 

não  deve  ficar  restrito  às  reuniões  específicas  de 

materializações,  pode  ser  algo  genérico,  valendo 

para todas aquelas em que ocorre algum fenômeno 

mediúnico, ainda que seja a simples psicografia ou 

psicofonia.

Em O Espírito e o Tempo (1964), o jornalista 

José Herculano Pires, pondera que:

[…]  A  fuga  musical  se  consuma.  O 
espírito humano se liberta dos liames 
terrenos, para alçar-se acima de si mesmo 
e  projetar-se  num  futuro  sem  limites.  A 
música nos toca através dos sentidos, 
mas está além dos sentidos. Embora  os 
sons que  a  compõem  pertençam  ao 
domínio  da  percepção,  a  harmonia  que 
deles  resulta  e  a  emoção  que 

253



provocam,  a  mensagem  que  traduzem, 
extravasam  do  concreto.  A  música  é 
sempre uma fuga ao real, sublimação, 
transcendência. […]. (218)

Fantástica a comparação de Herculano Pires ao 

dizer que “o espírito humano se liberta dos liames 

terrenos” por conta da música que “nos toca através 

dos sentidos”.

Em  O  Que  é  Evangelização  de  Espíritos 

(2005), a Equipe Eurípedes Barsanulfo, composta de 

vários  Espíritos,  no  tópico  “A  música”  do  capítulo 

“Recursos utilizados pelo método da evangelização”, 

pontua que:

A música tem extraordinária função, 
provocar  uma  vibração  diferente, 
atuando  de  forma  ampla  nos 
sentimentos. Desperta  desejos, 
sentimentos que se mesclam, deixando 
sempre  sinais no  contexto  íntimo  do 
Ser.

A música na Casa Espírita precisa trazer 
harmonia  e  jamais  excitações,  que  em 
nada contribuiria com o bem-estar dos que a 
ouvem.

A  música  alcança  as  mais  íntimas 

254



estruturas  do  pensamento,  sendo  seu 
alcance maior do que o da palavra. (219)

Corrobora-se,  portanto,  a  plena  eficácia  da 

música.

Em  junho  de  2019,  publicou-se  no  site  da 

Federação Espírita do Distrito Federal (FEDF) o artigo 

“Quando  arte  e  mediunidade  se  convergem 

para  socorrer,  amparar  e  sensibilizar 

corações”, no qual Fabiana Menezes, coordenadora 

do Coral Unicanto, de Londrina (PR), foi muito feliz ao 

afirmar:

“A  música  tem  esta  capacidade  de 
influenciar  no  campo  vibracional  das 
pessoas,  por  isto,  ela  tem  demasiada 
importância nas Casas Espíritas,  pois além 
de  elevar  a  vibração  do  ambiente,  o que 
oferece  suporte  para  a  atuação  dos 
benfeitores  espirituais,  ela  também 
sensibiliza os corações para que estes 
possam receber a mensagem do Cristo, 
reforçada pelo Espiritismo.” (220)

Ainda  que  a  música  terrestre  não  tenha  o 

esplendor da celestial, os Espíritos vulgares acabam 

255



por  se  sensibilizarem,  algo  como  “amolecer  o 

coração”, quando a ouvem.

256



12. Poder-se-ia, pois, considerar a pessoa 
obsidiada um médium?

Essa é uma dúvida que surge, algumas vezes, 

entre os adeptos do Espiritismo. Para um grupo de 

confrades,  o  obsidiado não seria  propriamente  um 

médium. É o que propomos elucidar nesse capítulo.

No capítulo III – A obsessão segundo Kardec da 

obra  A  Obsessão  e  Seu  Tratamento  Espírita 

(1982),  o  escritor  e  jornalista  Celso  Martins, 

apoiando-se  em  Allan  Kardec,  apresenta  várias 

causas que podem desencadear uma obsessão, das 

quais destacamos o item D:

Obsessão decorrente da eclosão das 
faculdades mediúnicas e o médium, por 
razões  pessoais,  se  nega  a  aceitar  o  fato 
que  se  impõe.  Não  educando  o  seu 
mediunismo,  não  sabendo  como 
controlá-lo,  como  canalizá-lo  para  o 
bem  comum,  acaba,  o  médium 
inexperiente,  nas  malhas  das 
influências  negativas  de  entidades 
malfazejas.  A  mediunidade,  não  raro, 

257



constitui  oportunidade  de  resgatar  velhas 
dívidas,  recurso oferecido pela Misericórdia 
de Deus para que a criatura faça o Bem ao 
semelhante,  quitando-se  de  débitos 
anteriores. […]. (221)

O que o jornalista Celso Martins expõe é algo 

que, pessoalmente, vivenciamos na prática, quando 

ainda residíamos no interior das Minas Gerais.

Mas  a  questão é:  na  codificação  poderia  ser 

encontrado  algum  apoio  para  sustentar  que  o 

obsidiado  seja,  de  fato,  um médium?  Acreditamos 

que sim.

Na Revista Espírita 1862, mês de dezembro 

Allan  Kardec  publica  o  primeiro  artigo  intitulado 

“Estudo sobre os possessos de Morzine – As causas 

da  obsessão  e  os  meios  de  combatê-la”.  Dele 

destacamos este trecho:

[…]  A  ação  dos  Espíritos,  bons  ou 
maus,  é,  pois,  espontânea;  a  dos  maus 
produz uma multidão de perturbações 
na economia moral e mesmo física que, 
por  ignorância  da  causa  verdadeira,  se 
atribuíam  a  causas  errôneas.  O  maus 
Espíritos  são  os  inimigos  invisíveis, 

258



tanto  mais  perigosos  quanto  não  se 
suponha a sua ação. O Espiritismo, pondo-
os  a  descoberto,  vem  revelar  uma  nova 
causa  a  certos  males  da  Humanidade; 
conhecida a causa,  não se procurará mais 
combater o mal por meios que, doravante, 
se  sabe  inúteis,  procurar-se-ão  os  mais 
eficazes.  Ora,  o  que  foi  que  fez  descobrir 
essa  causa?  A  mediunidade;  foi  pela 
mediunidade  que  esses  inimigos 
ocultos  traíram  sua  presença;  ela  fez 
para eles o que o microscópio fez para os 
infinitamente  pequenos:  revelou  todo  um 
mundo. […] Uma vez reconhecida a ação do 
mundo  invisível,  ter-se-á  a  chave  de  uma 
multidão de fenômenos incompreendidos, e 
a ciência, enriquecida dessa nova lei,  verá 
se abrir diante dela novos horizontes. […].

Antes de falar  do remédio,  expliquemos 
um  fato  que  embaraça  muitos  Espíritas, 
sobretudo no caso de obsessão simples, 
quer dizer, naqueles, muito frequentes,  em 
que  o  médium  não  pode  se 
desembaraçar de um mau Espírito que 
se  comunica,  obstinadamente,  a  ele  pela 
escrita ou pela audição; […].

Reportemo-nos  ao  que  dissemos,  em 
começando,  da  maneira  pela  qual  o 
Espírito age, e imaginemos um médium 
envolvido,  penetrado  pelo  fluido 
perispiritual de um mau Espírito; para 
que o de um bom possa agir  sobre o 
médium  é  preciso  que  penetre  esse 

259



envoltório,  e  sabe-se  que  a  luz  penetra 
dificilmente um espesso nevoeiro. Segundo 
o  grau  de  obsessão,  esse  nevoeiro  será 
permanente,  tenaz  ou  intermitente  e, 
consequentemente, mais ou  menos fácil de 
dissipar. (222)

Ao  discorrer  sobre  a  obsessão  simples  o 

Codificador  refere-se  à  vítima  como  médium,  mas 

essa condição ficará ainda mais clara nas próximas 

transcrições.

O  2º  artigo  “Estudos  sobre  os  possessos  de 

Morzine  –  As  causas  da  obsessão  e  os  meios  de 

combatê-la”,  foi  publicado  na  Revista  Espírita 

1863, no mês de janeiro. Ressaltaremos o seguinte 

trecho:

[…]  A  ação  do  mundo  invisível, 
estando na ordem das coisas naturais, 
se exerce sobre o homem, abstração feita 
de todo conhecimento espírita; a ela se está 
submetido como se o está à influência da 
eletricidade atmosférica, sem saber a física, 
como estar doente, sem saber a medicina. 
Ora, do mesmo modo que a física nos ensina 
a causa de certos fenômenos, e a medicina 
a  causa  de  certas  doenças,  o estudo da 
ciência espírita nos ensina a causa dos 

260



fenômenos  devidos  às  influências 
ocultas do mundo invisível, e nos explica 
o que, sem ela, nos parecia inexplicável.  A 
mediunidade  é  o  meio  direto  de 
observação – que se nos permita esta 
comparação  –  é  o  instrumento  de 
laboratório pelo qual a ação do mundo 
invisível se traduz de maneira patente; 
e, pela facilidade que nos dá de repetir as 
experiências, nos permite estudar o modo e 
as nuanças dessa ação; foi do estudo e das 
observações que nasceu a ciência espírita.

Todo  indivíduo  que  sofre,  de  um 
modo  qualquer,  a  influência  dos 
Espíritos  é,  por  isso  mesmo,  médium; 
mas é pela mediunidade efetiva, consciente 
e  facultativa,  que  se  chega  a  constatar  a 
existência  do  mundo  invisível,  e  pela 
diversidade  das  manifestações  obtidas  ou 
provocadas, que se pôde esclarecer sobre a 
qualidade  dos  seres  que  a  compõem,  e 
sobre  o  papel  que  eles  desempenham  na 
Natureza;  o  médium  fez  pelo  mundo 
invisível o que o microscópio fez pelo mundo 
dos infinitamente pequenos. (223)

Se  todo  indivíduo  que  sofre  a  influência  dos 

Espíritos é médium, então não nos resta alternativa 

senão a ter o obsidiado como tal.

Na  Revista Espírita 1863, mês de fevereiro, 

261



vamos encontrar o 3º artigo intitulado “Estudo sobre 

os possessos de Morzine – As causas da obsessão e 

os meios de combatê-la”, do qual transcrevemos o 

seguinte trecho:

[…]  No médium subjugado, o Espírito, 
tomando  de  alguma sorte  o  corpo  de  um 
terceiro  para  agir,  exprime  seus 
pensamentos,  não  mais  pela  escrita,  mas 
pelos gestos e pelas palavras que provoca 
no  médium;  ora,  como  todo  fenômeno 
espírita não pode se produzir sem uma 
aptidão medianímica, pode-se dizer que 
a mulher da qual se acaba de falar é 
um médium espontâneo e involuntário. 
[…]. (224)

O Codificador reportando ao caso relatado por 

um  correspondente  de  Boulognesur-Mer  sobre  “A 

mulher de um marinheiro desta cidade, com a idade 

de quarenta e cinco anos, está desde os quinze sobe 

o domínio de uma triste subjugação.” concluiu que 

“todo fenômeno espírita não pode se produzir sem 

uma  aptidão  medianímica”,  consequentemente, 

qualquer pessoa que venha a passar pela dolorosa 

experiência da obsessão é médium, ainda que não 

262



tenha consciência disso e que os outros não o vejam 

como tal.

No  5º  e  último  artigo  “Estudo  sobre  os 

possessos  de  Morzine”,  publicado  na  Revista 

Espírita 1863, mês de maio, lemos:

Está na natureza desses Espíritos o serem 
antipáticos  à  religião,  porque  lhe  temem 
poder, como os criminosos são antipáticos à 
lei  e  aos  juízes  que  os  condenam,  e 
exprimem esses sentimentos pela boca 
de  suas  vítimas,  verdadeiros  médiuns 
inconscientes que  estão  estritamente  na 
verdade quando dizem não ser senão ecos; 
o  paciente  está  reduzido  a  um  estado 
passivo;  está  na  situação  de  um  homem 
abatido  por  um inimigo  mais  forte,  que  o 
constrange a fazer a sua vontade; o  eu do 
Espírito  estranho  neutraliza 
momentaneamente  o  eu pessoal;  há 
subjugação obsessional e não possessão.

Que  absurdo!  dirão  certos  doutores. 
Absurdo, tanto que quereis, mas que não é 
menos hoje  tido por  uma verdade por  um 
grande  número  de  médicos.  Um  tempo 
virá, menos distante do que se pensa, 
em  que,  a  ação  do  mundo  invisível 
sendo  geralmente  reconhecida,  a 
influência  dos  maus  Espíritos  será 
alinhada  entre  as  causas  patológicas; 

263



será  levado  em conta  o  papel  importante 
que o perispírito desempenha na fisiologia, e 
um novo caminho de cura será aberto para 
uma  multidão  de  doenças  reputadas 
incuráveis. (225) (itálico do original)

Allan Kardec ainda não havia se convencido da 

real possibilidade da possessão, mas em dezembro 

diante  do  caso  da  Srta.  Julie,  se  renderá  a  essa 

verdade,  uma  vez  que  para  ele,  os  fatos  são 

argumentos irrefutáveis.  Dizendo que os possessos 

de Morzine “são verdadeiros médiuns inconscientes” 

corrobora o que havia dito no 3º artigo. Além disso, 

demonstra  forte  esperança  de  que  no  futuro  os 

médicos  reconhecerão  como  causa  patológica  a 

influência dos maus Espíritos sobre as pessoas.

264



13. Conclusão

Concluímos, então, que, conforme  tudo o que 

nos foi possível  encontrar nas obras da Codificação, 

as  reuniões  mediúnicas  de  orientação  ou 

esclarecimento de Espíritos  sofredores (imperfeitos) 

é uma missão nossa, que deve ser levada a efeito 

em reuniões específicas.

A  nosso  ver,  elas  não  devem ser  de  caráter 

público,  mas  realizadas  na  intimidade  que  esses 

casos requerem e para que também ocorra dentro de 

uma  privacidade  que  os  Espíritos  manifestantes 

merecem.

Certamente surgirá a natural  pergunta:  se  os 

Espíritos sofredores só recebem ajuda numa reunião 

mediúnica, e o que acontece com os que nela não se 

manifestam? A resposta  a  essa oportuna pergunta 

nós  a  encontraremos  na  Revista  Espírita  1860, 

mês de fevereiro, artigo “História de um condenado”, 

no  qual,  após  o  último  diálogo  com o  Espírito  de 

Castelnaudary  (226),  Allan  Kardec  acrescenta  a 

265



seguinte nota:

Esta  evocação não foi  o  fato  do acaso; 
como deveria ela ser útil a esse infeliz,  os 
Espíritos que velam por ele,  vendo que 
começava a compreender a enormidade de 
seus  crimes,  julgaram  que  o  momento 
chegara para lhe dar um socorro eficaz, 
e  foi  então  que  prepararam  as 
circunstâncias  propícias.  É  um  fato  que 
vimos se produzir muitas vezes.

Pergunta-se a esse respeito,  o que lhe 
teria  advindo  se  não  houvesse  sido 
evocado,  e  o  que  ocorre  com  todos  os 
Espíritos  sofredores que não o podem ser, 
ou  nos  quais  não  se  pensa.  A  isso  é 
respondido  que  os  caminhos  de  Deus, 
para a salvação de suas criaturas, são 
inumeráveis;  a  evocação pode ser um 
meio  de  assisti-los,  mas  certamente 
não  é  o  único;  e  Deus  não  deixa 
ninguém  no  esquecimento.  Aliás,  as 
preces coletivas devem também ter,  sobre 
os  Espíritos  acessíveis  ao  arrependimento, 
sua parte de influência. (227)

Portanto,  nenhum Espírito  fica  desamparado, 

Deus,  em  seu  infinito  amor,  jamais  deixará  de 

auxiliar  um filho  transviado.  Os  que,  por  variados 

motivos, não forem ajudados em reunião mediúnica, 

266



serão por outros meios, pois, como muito bem disse 

o  Codificador  “Deus  não  deixa  ninguém  no 

esquecimento”.

Sendo  uma  missão  nossa,  ou  seja,  dos 

encarnados, julgamos que as casas espíritas devem 

envidar todos os esforços possíveis para instituírem 

essas  reuniões  para  bem cumprirem essa  missão. 

Segundo as palavras de Allan Kardec, a cada caso 

resolvido se terá “a grata satisfação de libertar um 

encarnado  e  de  converter  um  Espírito  imperfeito” 

(228).

267



Referências bibliográficas

Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002.

AMUI, A. B. F. O Que é Evangelização de Espíritos. 
Sacramento (MG): Editora Esperança e Caridade, 2021.

BARBOSA, E. No Mundo de Chico Xavier. Araras (SP): 
IDE, 1992.

BOZZANO, E. A Crise da Morte. São Paulo: Maltese, 
1991.

CARNEIRO, A. (org), No Limiar do Amanhã: Lições de 
Espiritismo com Herculano Pires. São Paulo: 
Editora Camille Flammarion, 2001.

DENIS, L. Depois da Morte. Rio de Janeiro: CELD, 2000.

DENIS, L. No Invisível. Rio de Janeiro: FEB, 1987.

FEESP – Federação Espírita do Estado de São Paulo. Curso 
Básico de Espiritismo, 1º ano. (PDF) São Paulo: 
FEESP, 2011.

FINDLAY, J. A. No Limiar do Etéreo ou Sobrevivência à 
Morte Cientificamente Explicada. Rio de Janeiro: 
FEB, 2002.

FRANCO, D. P. e TEIXEIRA, J. R. Diretrizes de 
Segurança. Niterói (RJ): Editora Frater, 1990.

FREIRE, A. J. Da Alma Humana. 2ª edição. Rio de Janeiro: 
FEB, s/d.

GERMINHASI, R. S. Luz Bendita. São Paulo: Ideal, 1992.

268



JOSEFO, F. História dos Hebreus. Rio de Janeiro: CPAD, 
2003.

KARDEC, A. A Gênese. Brasília: FEB, 2013.

KARDEC, A. A Gênese. Rio de Janeiro: CELD, 2010.

KARDEC, A. Obras Póstumas. Rio de Janeiro: FEB 2006.

KARDEC, A. O Céu e o Inferno. Brasília: FEB, 2013.

KARDEC, A. O Evangelho Segundo o Espiritismo. 
Brasília: FEB, 2013.

KARDEC, A. O Livro dos Médiuns. Brasília: FEB, 2013.

KARDEC, A. O Que é o Espiritismo. Rio de Janeiro: FEB, 
2001.

KARDEC, A. Revista Espírita 1858. Araras (SP): IDE, 
2001.

KARDEC, A. Revista Espírita 1859. Araras (SP): IDE, 
1993.

KARDEC, A. Revista Espírita 1860. Araras (SP): IDE, 
2000.

KARDEC, A. Revista Espirita 1860. Sobradinho (DF): 
EDICEL, 2011.

KARDEC, A. Revista Espírita 1862. Araras (SP): IDE, 
1993.

KARDEC, A. Revista Espírita 1863. Araras (SP): IDE, 
2000.

KARDEC, A. Revista Espírita 1864. Araras (SP): IDE, 
1993.

KARDEC, A. Revista Espírita 1864. (PDF) Brasília: FEB, 
2008.

269



KARDEC, A. Revista Espírita 1865. Araras (SP): IDE, 
2000.

KARDEC, A. Revista Espírita 1866. Araras (SP): IDE, 
1993.

KARDEC, A. Revista Espírita 1867. Araras (SP): IDE, 
1999.

KARDEC, A. Revista Espírita 1867 (PDF). Brasília: FEB, 
2008

KARDEC, A. Revista Espírita 1868. Araras (SP): IDE, 
1993.

KARDEC, A. Revista Espírita 1869. Araras (SP): IDE, 
2001.

KARDEC, A Revista Espírita 1869. Catanduva (SP): 
Edicel, 2019.

KARDEC, A. Viagem Espírita em 1862. Matão (SP): O 
Clarim, 2000.

LHOMME, J. O Fenômeno das Mesas Falantes. 2ª 
edição Rio de Janeiro: Editora Eco, s/d.

MARTINS, C. A Obsessão e Seu Tratamento Espírita. 
São Paulo: EDICEL, 1987.

PIRES, J. H. O Centro Espírita (PDF). São Paulo: Paideia, 
2000.

PIRES, J. H. O Espírito e o Tempo. São Paulo: Paideia, 
2003.

PIRES, J. H. O Finito e o Infinito. São Bernardo do 
Campo (SP): Correio Fraterno, 1983.

PIRES, J. H. Obsessão, o Passe, a Doutrinação. São 
Paulo: Paideia, 2009.

270



SANTOS JUNIOR, J. Mensagens de Além-túmulo. 
Sacramento (MG): Ed. Esperança e Caridade e Colégio 
Allan Kardec, 2019.

SCHUBERT, C. S. Obsessão/Desobsessão: Profilaxia e 
Terapêutica Espíritas. Rio de Janeiro: FEB, 1987.

TEXEIRA, J. R. Quando a Vida Responde. Niterói (RJ): 
Editora Fráter, 2010.

UEM, Chico Xavier, Mandato de Amor. Belo Horizonte: 
União Espírita Mineira, 1993.

VIEIRA, W. Conduta Espírita. Rio de Janeiro: FEB, 1986.

XAVIER, F. C. O Consolador. Rio de Janeiro: FEB, 1986.

XAVIER, F. C. PIRES, J. H. e ESPÍRITOS DIVERSOS, Diálogo 
dos Vivos. São Bernardo do Campo (SP): GEEM, 2011.

XAVIER. F. C. e VIEIRA, W. Desobsessão. Rio de Janeiro: 
FEB, 1987.

Internet:

BBC NEWS BRASIL: Veiga, E., Chico Xavier: o médium filho 
de analfabetos que vendeu 50 milhões de livros, 
disponível: 
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-61975677#:~:
text=O%20filho%20de%20um%20vendedor,sempre%
20foi%20atribu%C3%ADda%20a%20esp%C3%ADritos. 
Acesso em: 17 ago. 2023.

CENTRO CULTURAL DO MINISTÉRIO DA SAÚDE, A reforma 
psiquiátrica brasileira e a política de saúde mental, 
disponível em: 
http://www.ccs.saude.gov.br/memoria%20da%20loucur
a/vpc/reforma.html. Acesso em: 12 nov. 2021.

271

http://www.ccs.saude.gov.br/memoria%20da%20loucura/vpc/reforma.html
http://www.ccs.saude.gov.br/memoria%20da%20loucura/vpc/reforma.html
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-61975677#:~:text=O%20filho%20de%20um%20vendedor,sempre%20foi%20atribu%C3%ADda%20a%20esp%C3%ADritos
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-61975677#:~:text=O%20filho%20de%20um%20vendedor,sempre%20foi%20atribu%C3%ADda%20a%20esp%C3%ADritos
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-61975677#:~:text=O%20filho%20de%20um%20vendedor,sempre%20foi%20atribu%C3%ADda%20a%20esp%C3%ADritos


FILMES – E o vento levou e Ghost, disponível em: 
https://i.pinimg.com/736x/14/99/7d/14997dff9df64a5c
914e422e9817cb90.jpg e 
https://http2.mlstatic.com/D_NQ_NP_2X_931886-
MLB30873955123_052019-F.webp. Acesso em: 13 out. 
2021.

MACHADO, D. Cientistas e Experiências Mediúnicas – Carl 
August Wickland, disponível em: 
https://www.correioespirita.org.br/secoes-do-jornal/bio
grafias/1837-cientistas-e-experiencias-mediunicas-carl-
august-wickland. Acesso em: 25 out. 2022.

MENEZES, F. In. Quando arte e mediunidade se 
convergem para socorrer, amparar e sensibilizar 
corações, disponível em: 
https://www.fedf.org.br/Noticias/quando-arte-e-
mediunidade-se-convergem-para-socorrer-amparar-e-
sensibilizar-coracoes. Acesso em: 22 mar. 2021.

OLIVEIRA, R. B. Magnetização mental, disponível em: 
https://omedium.amejf.org.br/2021/07/14/magnetizaca
o-mental/. Acesso em: 11 mar. 2024.

OLIVEIRA FILHO, A. O. 20 Lições Sobre Mediunidade. 
Londrina: EVOC, 2020, disponível em: 
http://www.oconsolador.com.br/editora/51a100/20_Lico
es_sobre_Mediunidade.htm. Acesso em: 12 jan. 2024.

PENSADOR, Alfred de Musset, disponível em: 
https://www.pensador.com/autor/alfred_de_musset/. 
Acesso em: 11 jul. 2023.

PESQUISA, O pesquisador, disponível em: 
https://thumbs.dreamstime.com/b/pesquisador-184731
5.jpg. Acesso em: 11 jan. 2024.

272

https://thumbs.dreamstime.com/b/pesquisador-1847315.jpg
https://thumbs.dreamstime.com/b/pesquisador-1847315.jpg
https://www.pensador.com/autor/alfred_de_musset/
http://www.oconsolador.com.br/editora/51a100/20_Licoes_sobre_Mediunidade.htm
http://www.oconsolador.com.br/editora/51a100/20_Licoes_sobre_Mediunidade.htm
https://omedium.amejf.org.br/2021/07/14/magnetizacao-mental/
https://omedium.amejf.org.br/2021/07/14/magnetizacao-mental/
https://www.fedf.org.br/Noticias/quando-arte-e-mediunidade-se-convergem-para-socorrer-amparar-e-sensibilizar-coracoes
https://www.fedf.org.br/Noticias/quando-arte-e-mediunidade-se-convergem-para-socorrer-amparar-e-sensibilizar-coracoes
https://www.fedf.org.br/Noticias/quando-arte-e-mediunidade-se-convergem-para-socorrer-amparar-e-sensibilizar-coracoes
https://www.correioespirita.org.br/secoes-do-jornal/biografias/1837-cientistas-e-experiencias-mediunicas-carl-august-wickland
https://www.correioespirita.org.br/secoes-do-jornal/biografias/1837-cientistas-e-experiencias-mediunicas-carl-august-wickland
https://www.correioespirita.org.br/secoes-do-jornal/biografias/1837-cientistas-e-experiencias-mediunicas-carl-august-wickland
https://http2.mlstatic.com/D_NQ_NP_2X_931886-MLB30873955123_052019-F.webp
https://http2.mlstatic.com/D_NQ_NP_2X_931886-MLB30873955123_052019-F.webp
https://i.pinimg.com/736x/14/99/7d/14997dff9df64a5c914e422e9817cb90.jpg
https://i.pinimg.com/736x/14/99/7d/14997dff9df64a5c914e422e9817cb90.jpg


PLANTA, Casa espírita, disponível em: 
https://th.bing.com/th/id/R.08f517aa588933ba28e89a7
f69467d03?
rik=iye0SRBuG9IBVA&riu=http%3a%2f%2fwww.barrali
fe.com%2fsite%2fwp-
content%2fuploads%2f2016%2f08%2fsala-de-
reunioes.png&ehk=r9ty8pz%2fwSj%2fYj5XHT7ItEZlh%
2b%2b%2fI0yy3VbV2HwKXsE%3d&risl=&pid=ImgRaw
&r=0. Acesso em: 16 nov. 2021.

PROJETO ALLAN KARDEC, Solidariedade entre os Espíritos 
e os homens – Educação dos Espíritos (manuscrito de 
09.07.1861), disponível em: 
https://projetokardec.ufjf.br/item-pt?id=267. Acesso 
em: 01 jun. 2023.

SILVA NETO SOBRINHO, P. Os Espíritos Superiores e o 
Nosso Livre-arbítrio, disponível em: 
https://paulosnetos.net/article/espiritos-superiores-e-o-
nosso-livre-arbitrio-os-ebook. Acesso em: 19 jul. 2024.

WICKLAND, C. A. Trinta Anos Entre os Mortos, disponível 
em: https://pt.scribd.com/document/365376956/Trinta-
Anos-Entre-Os-Mortos-Carl-a-Wickland. Acesso em: 25 
out. 2022.

WIKIPÉDIA, Rossini, disponível em: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Gioachino_Rossini. Acesso 
em: 04 mai. 2021.

Imagens:

Capa: https://images.wsj.net/im-654774/?
width=700&size=1.5&pixel_ratio=1.5. Acesso em: 28 
mai. 2023.

273

https://images.wsj.net/im-654774/?width=700&size=1.5&pixel_ratio=1.5
https://images.wsj.net/im-654774/?width=700&size=1.5&pixel_ratio=1.5
https://pt.wikipedia.org/wiki/Gioachino_Rossini
https://pt.scribd.com/document/365376956/Trinta-Anos-Entre-Os-Mortos-Carl-a-Wickland
https://pt.scribd.com/document/365376956/Trinta-Anos-Entre-Os-Mortos-Carl-a-Wickland
https://paulosnetos.net/article/espiritos-superiores-e-o-nosso-livre-arbitrio-os-ebook
https://paulosnetos.net/article/espiritos-superiores-e-o-nosso-livre-arbitrio-os-ebook
https://projetokardec.ufjf.br/item-pt?id=267
https://th.bing.com/th/id/R.08f517aa588933ba28e89a7f69467d03?rik=iye0SRBuG9IBVA&riu=http%3A%2F%2Fwww.barralife.com%2Fsite%2Fwp-content%2Fuploads%2F2016%2F08%2Fsala-de-reunioes.png&ehk=r9ty8pz%2FwSj%2FYj5XHT7ItEZlh%2B%2B%2FI0yy3VbV2HwKXsE%3D&risl=&pid=ImgRaw&r=0
https://th.bing.com/th/id/R.08f517aa588933ba28e89a7f69467d03?rik=iye0SRBuG9IBVA&riu=http%3A%2F%2Fwww.barralife.com%2Fsite%2Fwp-content%2Fuploads%2F2016%2F08%2Fsala-de-reunioes.png&ehk=r9ty8pz%2FwSj%2FYj5XHT7ItEZlh%2B%2B%2FI0yy3VbV2HwKXsE%3D&risl=&pid=ImgRaw&r=0
https://th.bing.com/th/id/R.08f517aa588933ba28e89a7f69467d03?rik=iye0SRBuG9IBVA&riu=http%3A%2F%2Fwww.barralife.com%2Fsite%2Fwp-content%2Fuploads%2F2016%2F08%2Fsala-de-reunioes.png&ehk=r9ty8pz%2FwSj%2FYj5XHT7ItEZlh%2B%2B%2FI0yy3VbV2HwKXsE%3D&risl=&pid=ImgRaw&r=0


Concentrar no estudo, disponível em: 
https://www.ufsm.br/app/uploads/sites/391/2020/03/es
tudos.jpg. Acesso em: 09 jan. 2024.

Consumo excessivo de bebidas alcoólicas (Portal da 
Saúde), disponível em: 
https://saude.mpu.mp.br/imagens/noticias/consumoex
cessivoalcool.jpg/@@images/b08bfc73-6afc-4077-
8a60-3b52ec4caafe.jpeg. Acesso em: 24 jan. 2024.

ESPITIRINHAS, 366 – Eu fiz o tratamento, disponível em: 
https://blogger.googleusercontent.com/img/b/R29vZ2xl
/AVvXsEhOuihjSTv08eK-
H8_5HJ8S4NQZfGPSHbUfUjvm2O2J0yZPGpmqs6VBcc2s
vIZyIzxRnw4V97ui006OPtgxIAerLBFUJt6V1AXQnlaAYQE
vGgay7pSQBprQIONyKxy1HYPZ_7l9hFkeddDD/w640-
h214/366-fiz-o-tratamento.png. Acesso em: 12 mar. 
2024.

Grupo Meimei: 
http://www.jornaloimortal.com.br/Public/Blog/7534a4f5
-563e-4da1-b387-fb25808f6f0a.jpg. Acesso em: 03 
out. 2021.

Obsessão – Influência de Espíritos inferiores – alcoolismo: 
http://luzdoespiritismo.com/wp-content/uploads/2013/1
1/mesa-de-bar.png. Acesso em: 28 out. 2022.

Planta, Sala de reuniões públicas na casa espírita, 
baixado da WEB, link não funciona mais.

Reunião mediúnica: 
http://www.ceakitajuba.org.br/sites/default/files/langua
ges/atendimento_reuniaomed.jpg. Acesso em: 06 jun. 
2015.

274

http://www.ceakitajuba.org.br/sites/default/files/languages/atendimento_reuniaomed.jpg
http://www.ceakitajuba.org.br/sites/default/files/languages/atendimento_reuniaomed.jpg
http://luzdoespiritismo.com/wp-content/uploads/2013/11/mesa-de-bar.png
http://luzdoespiritismo.com/wp-content/uploads/2013/11/mesa-de-bar.png
http://www.jornaloimortal.com.br/Public/Blog/7534a4f5-563e-4da1-b387-fb25808f6f0a.jpg
http://www.jornaloimortal.com.br/Public/Blog/7534a4f5-563e-4da1-b387-fb25808f6f0a.jpg
https://blogger.googleusercontent.com/img/b/R29vZ2xl/AVvXsEhOuihjSTv08eK-H8_5HJ8S4NQZfGPSHbUfUjvm2O2J0yZPGpmqs6VBcc2svIZyIzxRnw4V97ui006OPtgxIAerLBFUJt6V1AXQnlaAYQEvGgay7pSQBprQIONyKxy1HYPZ_7l9hFkeddDD/w640-h214/366-fiz-o-tratamento.png
https://blogger.googleusercontent.com/img/b/R29vZ2xl/AVvXsEhOuihjSTv08eK-H8_5HJ8S4NQZfGPSHbUfUjvm2O2J0yZPGpmqs6VBcc2svIZyIzxRnw4V97ui006OPtgxIAerLBFUJt6V1AXQnlaAYQEvGgay7pSQBprQIONyKxy1HYPZ_7l9hFkeddDD/w640-h214/366-fiz-o-tratamento.png
https://blogger.googleusercontent.com/img/b/R29vZ2xl/AVvXsEhOuihjSTv08eK-H8_5HJ8S4NQZfGPSHbUfUjvm2O2J0yZPGpmqs6VBcc2svIZyIzxRnw4V97ui006OPtgxIAerLBFUJt6V1AXQnlaAYQEvGgay7pSQBprQIONyKxy1HYPZ_7l9hFkeddDD/w640-h214/366-fiz-o-tratamento.png
https://saude.mpu.mp.br/imagens/noticias/consumoexcessivoalcool.jpg/@@images/b08bfc73-6afc-4077-8a60-3b52ec4caafe.jpeg
https://saude.mpu.mp.br/imagens/noticias/consumoexcessivoalcool.jpg/@@images/b08bfc73-6afc-4077-8a60-3b52ec4caafe.jpeg
https://saude.mpu.mp.br/imagens/noticias/consumoexcessivoalcool.jpg/@@images/b08bfc73-6afc-4077-8a60-3b52ec4caafe.jpeg
https://www.ufsm.br/app/uploads/sites/391/2020/03/estudos.jpg
https://www.ufsm.br/app/uploads/sites/391/2020/03/estudos.jpg


Dados biográficos do autor

Paulo  da  Silva  Neto  Sobrinho  é 
natural  de  Guanhães,  MG.  Formado 
em  Ciências  Contábeis  e 
Administração  de  Empresas  pela 
Universidade  Católica  (PUC-MG). 
Aposentou-se como Fiscal de Tributos 
pela Secretaria de Estado da Fazenda 
de  Minas  Gerais.  Ingressou  no 
movimento Espírita em Julho/87.

Participa  do  GAE –  Grupo  de 
Apologética Espírita (https://apologiaespirita.com.br/), desde 
o ano de 2004, quando de sua fundação.

Escreveu vários artigos e ebooks que estão publicados 
em seu site  Paulo Neto (https://paulosnetos.net) e alguns 
outros  sites  Espíritas  na  Web,  entre  eles,  O Consolador 
(www.oconsolador.com.br).

Livros publicados por Editoras:

a) impressos: 1) A Bíblia à Moda da Casa; 2) Alma dos 
Animais: Estágio Anterior da Alma Humana?; 3) Espiritismo, 
Princípios, Práticas e Provas; 4)  Os Espíritos Comunicam-se 
na Igreja Católica; 5) As Colônias Espirituais e a Codificação; 
6)  Kardec & Chico:  2  Missionários.  Vol.  I; 7)  Espiritismo e 
Aborto; 8) Chico Xavier: Uma Alma Feminina e 9) Perispírito: 
Provas Científicas de Ser o Molde do Corpo Físico.

b) digitais: 1) Kardec & Chico: 2 Missionários. Vol. II, 2) 
Kardec  &  Chico:  2  Missionários.  Vol.  III; 3)  Racismo  em 

275

http://www.oconsolador.com.br/
https://paulosnetos.net/
https://apologiaespirita.com.br/


Kardec?; 4)  Espírito  de  Verdade,  Quem  Seria  Ele?;  5)  A 
Reencarnação Tá na Bíblia; 6)  Manifestações de Espírito de 
Pessoa  Viva  (Em  Que  Condições  Elas  Acontecem); 7) 
Homossexualidade,  Kardec  Já  Falava  Sobre  Isso; 8)  Os 
Nomes  dos  Títulos  dos  Evangelhos  Designam  os  Seus 
Autores?; 9)  Apocalipse: Autoria, Advento e a Identificação 
da Besta; 10)  Chico Xavier e Francisco de Assis  Seriam o 
Mesmo  Espírito?; 11)  A  Mulher  na  Bíblia; 12)  Todos  Nós 
Somos Médiuns?; 13) Os Seres do Invisível e as Provas Ainda 
Recusadas Pelos Cientistas; 14) O Perispírito e as Polêmicas 
a Seu Respeito; 15) Allan Kardec e a lógica da reencarnação; 
16)  O  Fim  dos  Tempos  Está  Próximo?; 17) Obsessão, 
Processo de Cura de Casos  Graves; 18)  Umbral,  Há Base 
Doutrinária Para Sustentá-lo?; 19)  A Aura e os Chakras no 
Espiritismo; 20) Os Quatro Evangelhos, Obra Publicada por 
Roustaing, Seria a Revelação da Revelação?; 21) Espiritismo: 
Religião  Sem  Dúvida; 22)  Allan  Kardec  e  Suas 
Reencarnações; 23) Médiuns São Somente os Que Sentem a 
Influência dos Espíritos?; 24)  EQM: Prova da Sobrevivência 
da Alma; 25) A Perturbação Durante a Vida Intrauterina; 26) 
Os  Animais:  Percepções,  Manifestações  e  Evolução; 27) 
Reencarnação e as Pesquisas Científicas; 28)  Reuniões de 
Desobsessão  (Momento  de  Acolher  Espíritos  em 
Desarmonia); 29) Haveria Fetos Sem Espírito?; 30) Trindade: 
O Mistério Imposto Por Um Leigo e Anuído Pelos Teólogos; 
31)  Herculano  Pires  Diante  da  Revista  Espírita; 32)  Allan 
Kardec: sua mediunidade e os fenômenos que protagonizou 
e  33)  A  pesquisa  de  Ernesto  Bozzano  confirma  e 
complementa a Codificação Espírita.

Belo Horizonte, MG.

e-mail: paulosnetos@gmail.com

276

mailto:paulosnetos@gmail.com


1 Pesquisa, O pesquisador, link: 
https://thumbs.dreamstime.com/b/pesquisador-1847315
.jpg

2 PIRES, Obsessão, o Passe, a Doutrinação, p. 71-72.

3 CARNEIRO (org), No Limiar do Amanhã: Lições de 
Espiritismo com Herculano Pires, p. 7. 

4 FEESP, Curso Básico de Espiritismo, 1º ano, p. 50.

5 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 359.

6 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 238.

7 KARDEC, O Livro dos Espíritos, p. 150.

8 KARDEC, Revista Espírita 1863, p. 149-150.

9 KARDEC, O Céu e o Inferno, p. 231.

10 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 304.

11 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 282.

12 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 273.

13 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 274.

14 DENIS, Depois da Morte, p. 344-345.

15 DENIS, Depois da Morte, p. 351-352.

16 BOZZANO, A Crise da Morte, p. 51-52.

17 BOZZANO, A Crise da Morte, p. 56-57.

18 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 210

19 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 212-213.

20 KARDEC, O Céu e o Inferno, p. 259-260.

21 KARDEC, O Céu e o Inferno, p. 286.

22 MACHADO, Cientistas e Experiências Mediúnicas – Carl 
August Wickland, link: 
https://www.correioespirita.org.br/secoes-do-jornal/biogr
afias/1837-cientistas-e-experiencias-mediunicas-carl-
august-wickland

277



23 WICKLAND, Trinta Anos Entre os Mortos, disponível em: 
https://pt.scribd.com/document/365376956/Trinta-Anos-
Entre-Os-Mortos-Carl-a-Wickland. p. 35.

24 MACHADO, Cientistas e Experiências Mediúnicas – Carl 
August Wickland, link: 
https://www.correioespirita.org.br/secoes-do-jornal/biogr
afias/1837-cientistas-e-experiencias-mediunicas-carl-
august-wickland

25 KARDEC, O Céu e o Inferno, p. 183-184.

26 DENIS, No Invisível, p. 252-253.

27 KARDEC, Revista Espírita 1863, p. 91.

28 KARDEC, Revista Espírita 1864, p. 230-231.

29 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 13-14.

30 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 18.

31 KARDEC, Revista Espírita 1864, FEB, p. 70.

32 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 169-170.

33 KARDEC, Revista Espírita 1866, p. 42.

34 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 243.

35 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 329.

36 KARDEC, A Gênese, p. 259.

37 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 270.

38 KARDEC, Revista Espírita 1868, p. 90.

39 ESPITIRINHAS, 366 – Eu fiz o tratamento, link: 
https://blogger.googleusercontent.com/img/b/R29vZ2xl/
AVvXsEhOuihjSTv08eK-
H8_5HJ8S4NQZfGPSHbUfUjvm2O2J0yZPGpmqs6VBcc2s
vIZyIzxRnw4V97ui006OPtgxIAerLBFUJt6V1AXQnlaAYQEv
Ggay7pSQBprQIONyKxy1HYPZ_7l9hFkeddDD/w640-
h214/366-fiz-o-tratamento.png

40 KARDEC, Revista Espírita 1862, p. 362.

41 Planta,  Sala  de  reuniões  públicas  na  casa  espírita, 
baixado da WEB, link não funciona mais.

278



42 PIRES, O Espírito e o Tempo, p. 198.

43 OLIVEIRA, Magnetização mental, disponível em: 
https://omedium.amejf.org.br/2021/07/14/magnetizacao
-mental/

44 KARDEC, Revista Espírita 1863, p. 6.

45 KARDEC, Revista Espírita 1863, p. 6.

46 KARDEC, Revista Espírita 1864, FEB, p. 70.

47 KARDEC, Revista Espírita 1864, p. 17.

48 KARDEC, O Evangelho Segundo o Espiritismo, p.

49 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 174-177.

50 Consumo excessivo de bebidas alcoólicas (Portal da 
Saúde), disponível em: 
https://saude.mpu.mp.br/imagens/noticias/consumoexc
essivoalcool.jpg/@@images/b08bfc73-6afc-4077-8a60-
3b52ec4caafe.jpeg

51 XAVIER, PIRES E ESPÍRITOS DIVERSOS, Diálogo dos 
Vivos, p. 34-35.

52 XAVIER, PIRES E ESPÍRITOS DIVERSOS, Diálogo dos 
Vivos, p. 222-223.

53 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 265.

54 KARDEC, O Evangelho Segundo o Espiritismo, p. 370.

55 KARDEC, A Gênese, p. 259.

56 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 265.

57 KARDEC, O Livro dos Médiuns, item 238, p. 260.

58 LUZ DO ESPIRITISMO, Influência de Espíritos inferiores – 
alcoolismo, disponível em: 
http://luzdoespiritismo.com/wp-content/uploads/2013/1
1/mesa-de-bar.png

59 TEIXEIRA, Quando a Vida Responde, p. 100-101.

60 KARDEC, O Evangelho Segundo o Espiritismo, p. 102.

61 KARDEC, O Que é o Espiritismo, p. 149.

279



62 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 414.

63 KARDEC, Revista Espírita 1863, p. 7.

64 Concentrar no estudo, disponível em: 
https://www.ufsm.br/app/uploads/sites/391/2020/03/est
udos.jpg

65 PIRES, O Finito e o Infinito, p. 78.

66 UEM, Chico Xavier, Mandato de Amor, p. 205.

67 BBC NEWS BRASIL: Veiga, Chico Xavier: o médium filho 
de analfabetos que vendeu 50 milhões de livros, 
disponível: 
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-61975677#:~:t
ext=O%20filho%20de%20um%20vendedor,sempre%20
foi%20atribu%C3%ADda%20a%20esp%C3%ADritos.

68 KARDEC, Revista Espírita 1859, p. 353.

69 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 231-232.

70 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 364.

71 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 301.

72 KARDEC, Revista Espírita 1862, p. 187.

73 KARDEC, Revista Espírita 1864, p. 308.

74 KARDEC, Revista Espírita 1864, p. 354-357.

75 Nota de Allan Kardec: Conhecemos um senhor que foi 
aceito  para  um  emprego  de  confiança,  numa  casa 
particular, porque era espírita sincero. Entenderam que 
as suas crenças eram garantia de sua moralidade.

76 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 400-401.

77 KARDEC, Revista Espírita 1859, p. 36.

78 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 263-264.

79 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 264-265.

80 KARDEC, Revista Espírita 1862, p. 188.

81 FINDLAY, No Limiar do Etéreo ou Sobrevivência à Morte 
Cientificamente Explicada, p. 80-81.

280



82 FINDLAY, No Limiar do Etéreo ou Sobrevivência à Morte 
Cientificamente Explicada, p. 84-85.

83 PIRES, O Finito e o Infinito, p. 78.

84 KARDEC, Viagem Espírita em 1862, p. 115.

85 KARDEC, Revista Espírita 1858, p. 325.

86 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 364-365.

87 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 141.

88 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 240-241.

89 KARDEC, Revista Espírita 1859, p. 227.

90 KARDEC, Revista Espírita 1862, p. 356-357.

91 KARDEC, Revista Espírita 1862, p. 361-362.

92 KARDEC, Revista Espírita 1863, p. 141-142.

93 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 146.

94 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 129-131.

95 KARDEC, O Livro dos Médiuns, Segunda Parte, cap. 
XXVI, item 291, q. 18, p. 329.

96 DENIS, Depois da Morte, p. 312.

97 FREIRE, Da Alma Humana, p. 132-133.

98 KARDEC, A Gênese, cap. II – Deus, item 24, p. 55.

99 KARDEC, A Gênese, p. 244.

100 SANTOS JUNIOR, Mensagens de Além-túmulo, p. 23-24.

101 KARDEC, Revista Espírita 1867 – FEB, p. 250.

102 KARDEC, Revista Espírita 1867 – FEB, p. 253-254.

103 KARDEC, Revista Espírita 1867 – FEB, p. 254.

104 KARDEC, Revista Espírita 1867 – FEB, p. 273.

105 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 214-215.

106 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 307.

107 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 308.

281



108 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 365.

109 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 365.

110 PIRES, O Centro Espírita, p. 66-67.

111 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 182.

112 KARDEC, Obras Póstumas, p. 374.

113 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 299.

114 KARDEC, Obras Póstumas, p. 63.

115 KARDEC, Revista Espírita 1859, p. 346-347.

116 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 227-228.

117 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 109.

118 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 110-112.

119 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 137-138.

120 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 84-85.

121 Alfred de Musset (1810-1857) foi um dramaturgo, poeta 
e novelista francês do período do Romantismo. (fonte: 
https://www.pensador.com/autor/alfred_de_musset/)

122 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 191-192.

123 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 221-222.

124 FRANCO e TEIXEIRA, Diretrizes de Segurança, p. 45.

125 FRANCO e TEIXEIRA, Diretrizes de Segurança, p. 53.

126 XAVIER e VIEIRA, Desobsessão, p. 153.

127 SANTOS JUNIOR, Mensagens de Além-túmulo, p. 52-54.

128 XAVIER E VIEIRA, Desobsessão, p. 21-22.

129 XAVIER E VIEIRA, Desobsessão, p. 25-26.

130 XAVIER E VIEIRA, Desobsessão, p. 29-30.

131 XAVIER E VIEIRA, Desobsessão, p. 33-34.

132 KARDEC, Viagem Espírita em 1862, p. 110.

133 XAVIER e VIEIRA, Desobsessão, p. 57.

282



134 XAVIER e VIEIRA, Desobsessão, p. 201-202.

135 GERMINHASI, Luz Bendita, 78-79.

136 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 110.

137 KARDEC, O Céu e o Inferno, p. 149.

138 KARDEC, O Céu e o Inferno, p. 151.

139 XAVIER, O Consolador, p. 207.

140 XAVIER, O Consolador, p. 207.

141 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 276.

142 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 276.

143 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 122.

144 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 277.

145 VIEIRA, Conduta Espírita, p. 93.

146 BARBOSA, No Mundo de Chico Xavier, p. 69.

147 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 295-296.

148 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 296.

149 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 296.

150 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 300.

151 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 300.

152 KARDEC, A Gênese, p. 259.

153 KARDEC, A Gênese, CELD, p. 352.

154 “No século XIX, o tratamento ao doente mental incluía 
medidas físicas como duchas, banhos frios, chicotadas, 
máquinas  giratórias  e  sangrias.”,  link: 
http://www.ccs.saude.gov.br/memoria%20da%20loucur
a/vpc/reforma.html

155 KARDEC, Revista Espírita 1866, p. 41-42.

156 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 96.

157 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 269.

158 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 270.

283



159 KARDEC, Revista Espírita 1864, FEB, p. 40.

160 O Projeto Allan Kardec é fruto de um convênio entre a 
Universidade  Federal  de  Juiz  de  Fora  (UFJF)  e  a 
Fundação  Espírita  André  Luiz  (FEAL),  cujo  objetivo  é 
permitir  o  acesso  público  a  centenas de  manuscritos 
originais  de  Allan  Kardec,  que  não  haviam  sido 
divulgados.

161 PROJETO ALLAN KARDEC, Solidariedade entre os 
Espíritos e os homens – Educação dos Espíritos 
(manuscrito de 09.07.1861), link: 
https://projetokardec.ufjf.br/item-pt?id=267

162 KARDEC, Revista Espírita 1864, p. 16-17.

163 FREIRE, Da Alma Humana, p. 131.

164 KARDEC, Revista Espírita 1864, FEB, p. 40.

165 KARDEC, Revista Espírita 1864, p. 169.

166 KARDEC, Revista Espírita 1864, p. 333.

167 KARDEC, Revista Espírita 1864, p. 343.

168 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 7-8.

169 KARDEC, Revista Espírita 1866, p. 38-39.

170 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 176.

171 KARDEC, Revista Espírita 1869 – Edicel, p. 41-42.

172 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 238-239.

173 KARDEC, Revista Espírita 1867, p. 239.

174 SILVA NETO SOBRINHO, Os Espíritos Superiores e o 
Nosso Livre-arbítrio, link: 
https://paulosnetos.net/article/espiritos-superiores-e-o-
nosso-livre-arbitrio-os-ebook

175 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 305-306.

176 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 306.

177 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 308.

178 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 317.

284



179 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 331.

180 KARDEC, O Céu e o Inferno, p. 132.

181 KARDEC, Revista Espírita 1858, p. 191.

182 KARDEC, Revista Espírita 1859, p. 179.

183 KARDEC, Revista Espírita 1864, p. 387.

184 DENIS, No Invisível, p. 253.

185 KARDEC, Revista Espírita 1859, p. 239.

186 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 103.

187 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 130.

188 KARDEC, Revista Espírita 1862, p. 329-330.

189 KARDEC, Revista Espírita 1862, p. 331.

190 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 174.

191 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 379.

192 KARDEC, O Céu e o Inferno, p. 298.

193 KARDEC, O Céu e o Inferno, p. 326-327.

194 LHOMME, O Fenômeno das Mesas Falantes, p. 39-40.

195 KARDEC, Revista Espírita 1863, p. 139.

196 KARDEC, Revista Espírita 1865, p. 8.

197 N.T.: Alguns comunicantes pensam encontrar-se em um 
julgamento  e  temem  os  participantes  da  reunião. 
Cumpre evidenciar  ao  comunicante  que ele  não está 
sendo julgado. Para tanto se faz mister que as nossas 
atitudes sejam sempre a do irmão que procura socorrer 
e  esclarecer,  porque  sebe  e  sente  em si  mesmo  as 
necessidades daquele que sofre.

198 SCHUBERT, Obsessão/Desobsessão: Profilaxia e 
Terapêutica Espíritas, p. 141-142.

199 AMUI, O Que é Evangelização dos Espíritos, p. 26.

200 AMUI, O Que é Evangelização dos Espíritos, p. 27.

201 AMUI, O Que é Evangelização dos Espíritos, p. 27.

285



202 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 173.

203 KARDEC, Revista Espírita 1859, p. 5.

204 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 268.

205 N.T.: Veja-se O Livro dos Médiuns, Segunda parte, cap. 
XXIII, Obsessão;  Revista Espírita, fevereiro e março de 
1864; abril de 1865: exemplos de curas de obsessões.

206 KARDEC, O Evangelho Segundo o Espiritismo, p. 372.

207 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 269.

208 DENIS, Depois da Morte, p. 352.

209 KARDEC, O Livro dos Médiuns, p. 302.

210 Filmes – E o vento levou e Ghost, link: 
https://i.pinimg.com/736x/14/99/7d/14997dff9df64a5c9
14e422e9817cb90.jpg e 
https://http2.mlstatic.com/D_NQ_NP_2X_931886-
MLB30873955123_052019-F.webp

211 JOSEFO, História dos Hebreus, p. 159.

212 Bíblia de Jerusalém, p. 412.

213 KARDEC, Revista Espírita 1864, p. 261-262.

214 KARDEC, Revista Espírita 1869, p. 92-93.

215 WIKIPÉDIA, Rossini, disponível em: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Gioachino_Rossini

216 DENIS, No Invisível, p. 312.

217 FINDLAY, No Limiar do Etéreo ou Sobrevivência à Morte 
Cientificamente Explicada, p. 84-85.

218 PIRES, O Espírito e o Tempo, p. 63.

219 AMUI, O Que é Evangelização do Espírito, p. 45.

220 Link: https://www.fedf.org.br/Noticias/quando-arte-e-
mediunidade-se-convergem-para-socorrer-amparar-e-
sensibilizar-coracoes

221 MARTINS, A Obsessão e Seu Tratamento Espírita, p. 84.

222 KARDEC, Revista Espírita 1862, p. 358-359.

286



223 KARDEC, Revista Espírita 1863, p. 2-3.

224 KARDEC, Revista Espírita 1863, p. 36.

225 KARDEC, Revista Espírita 1863, p. 139.

226 Esta  foi  a  designação  adotada  para  o  Espírito  que 
provocava fenômenos de efeitos físicos (ruídos) numa 
pequena casa perto de Castelnaudary.

227 KARDEC, Revista Espírita 1860, p. 60-61.

228 KARDEC, A Gênese, p. 259.

287


	Prefácio
	1. Introdução
	2. As reuniões na época da Codificação
	3. Nas obras da Codificação Espírita
	4. Além do diálogo com os Espíritos obsessores, teria algo mais a se fazer a favor do paciente?
	5. Alcoolismo como efeito de obsessão
	6. Condições ideais de uma reunião mediúnica
	7. Afinal, pode-se ou não evocar os mortos?
	8. E quanto aos guias poder-se-ia evocá-los para os consultar?
	9. Alguns Espíritos seriam constrangidos a comparecer em uma reunião?
	10. Como se deve tratar os Espíritos manifestantes?
	11. A função da música
	12. Poder-se-ia, pois, considerar a pessoa obsidiada um médium?
	13. Conclusão
	Referências bibliográficas
	Dados biográficos do autor

